PENAFSIRAN

# AL-WASILAH DAN SYIRIKUBILLAH

MENURUT 'ABDU AL-QÂDIR AL-JAILANI REFERENSI PEMIKIRAN PASCA SARJANA



Pengantar Guru Besar UIN Makassar Prof.Dr.H.Qosim Mathor,MA

DR. A. SUMPENNO, M.Ag

#### KATA PENGANTAR

Abdul Qadir Jailani ulama inovator dalam prakteks Dzikrullah dengan menggunakan wasîlah (media) kepada Rasululla Saw. Menurutnya, bertawassul dalam dzikrullah itu tidak musyrik. Sedangkan menurut ahli Syari'at, musyrik karena menghadapkan hati kepada Rasulullah dan para ulama untuk kemudian menuju Allah. Menurut Ahli Syari'at, menghadap Allah tidak memerlukan person sebagai mediator-nya, melainkan cukup langsung saja. Meskipun para ulama dari kalangan Ahli Syari'at menetang cara (tarîqat) dzikrullahnya, namun banyak pula yang mengikuti dan mempraktekkan cara (tarîqat) dzikrullahnya itu. Di antaranya: KH.Shahibulwafa Tajul'arifin atau popular disebut dengan Abah Anom.

Abah Anom nenjadi tumpuan harapan umat Islam yang sedang galau menghadapi masalah. Jika saja pembaca mampu mengamalkan *Tarîqat* Dzikrullah Abdul Qadir Jaelani sebagaimana dalam buku ini, maka bukan mustahil pembaca akan tampil sebagaimana halnya Abah Anom itu.

Meskipun para *ahli Syari'at* menganggap cara (*tarîqat*) dzikrullah Abdu al-Qadir al-Jaelani itu *bid'ah dzalalah* (menyesatkan), namun prof. Dr. Harun Nasutian sebagai penganut Islam Rational menanggapinya positip. Bahkan dia sebagai Direktur Program Paeca Sarjana, menetapkan Tariqat sebagai salah satu materi kuliah, termasuk tariqat 'Abdu al-Qadir al-Jaelani. Hal itu ditempuhnya dalam rangka memperkuat gagasan Islam rationalnya, karena Abdul Qadir al-Jaelani adalah sosok ulama yang mengedepankan ratio. Salah satu buktinya, ia membuat *tarîqat* (cara) *dzikrullah*-nya berdasar atas petimbangan akalnya senditi. Ia tidak patuh pada apa yang dicontohkan Rasulullah saja dalam praktek *Dzikrullah*. Jadi, bagi saya tidak aneh jika Prof. Dr. Harun Nasution mewajibkan mahasiswanya untuk mempelajari Tasauf dan Tarîqat Abdu al-Qadur al-Jaelani.

Makassar

10 Oktober 2016 Guru Besar UIN Alauddin Makassar

Prof.Dr.H.Qasim Mathor.MA

#### Identitas Buku

|                   | Identitas Buku                                                      |  |  |
|-------------------|---------------------------------------------------------------------|--|--|
|                   | Penafsiran al-Wasîlah, dan Syirkubillah                             |  |  |
| Judul             | Menurut 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî                                   |  |  |
| Penulis           | Dr.A.Sumpeno. M.Ag                                                  |  |  |
| Editor            | A.Fauzan                                                            |  |  |
| Tataletak /Disign | A.Agung                                                             |  |  |
| Serial Buku       | Umum                                                                |  |  |
| No.Seri           | 0002- 03-10-016                                                     |  |  |
| Kertas            | Sinar Dunia 70                                                      |  |  |
| Jumlah Halaman    | 80                                                                  |  |  |
| Sasaran Pengguna  | Mahasiswa                                                           |  |  |
| Size              | 22 x 12,5 cm                                                        |  |  |
| ISBN              | 978-979-1302-5                                                      |  |  |
| Tulisan dan Spasi | Time New Roman: 1,5 spasi                                           |  |  |
| Cetakan ke        | Pertama                                                             |  |  |
| Tempat dan Waktu  | Jakarta10 Oktober 2016                                              |  |  |
| Harga Satuan      | Rp.50.000,-                                                         |  |  |
| Penerbit          | Media Kita (Anggota IKAPI)                                          |  |  |
| Alamat .          | Jl.H.Montong No.57.Ciganjur,Jagakarsa,Kota<br>Jakarta Selatan.12630 |  |  |
| Oplag             | 500 examplars                                                       |  |  |
| Percetakan        | PT. Usaha Karya- Jakarta Selatan                                    |  |  |
| Copy Right        | Pada Penulis                                                        |  |  |
| Peringatan        | Penggandaan harus seidzin penulis                                   |  |  |

#### Penulis

# TRANSLITERASI ARAB DAN SINGKATAN

A. Transliterasi

1. Konsonan

Huruf-huruf bahasa Arab ditransliterasi ke dalam huruf Latin sebagai berikut:

| В  | *          | ¥     | Z   |   | ز  | f | 84        | 4 |
|----|------------|-------|-----|---|----|---|-----------|---|
| T  | Ē          | ت     | S   | - | w. | q | )4<br>-{3 | ڧ |
| £  | *)         | _ ں ک | Sy  | 7 | ڻ  | k | ż         | ¥ |
| J  | #15<br>#10 | ٤     | i   | 4 | ص  | 1 | 131       | J |
| Y  | ¥          | ζ     | «   |   | طن | m |           | r |
| Kh | 200        | Ċ     | 200 | ÷ | ط  | n |           | ن |
| D  | 12/2       | 2     | §   | : | 占  | w | 4         | و |
| 0  | 10         | د     | 9   | 2 | ٤  | h | 1         |   |
| R  | •          | 5     | G   |   | غ  | у |           | ي |

Hamzah (\*) yang terletak di awal kata mengikuti vokalnya tanpa diberi tanda apapun. Jika ia terletak di tengah atau di akhir, ditulis dengan tanda ( ')

## 2. Vokal dan Diftong

a. Vokal atau bunyi (a), (i) dan (u) ditulis dengan ketentuan sebagaimana dalam bentuk tabel sebagai berikut:

| Harakah | Pendek | Panjang |
|---------|--------|---------|
| Fathah  | а      | ±       |
| Kasrah  | i      | 3       |
| ¬ammah  | u      |         |

- b. Diftong yang sering dijumpai dalam transliterasi ialah (ay) dan (aw) misalnya hayn (قول) dan qawl (قول)
- Syaddah dilambangkan dengan konsonan ganda
- Kata sandang al (alif lam ma'rifah) ditulis dengan buruf kecil, kecuali terletak di awal kalimat.
- 5. Ta marbutah (6) ditranslisterasi dengan t. Tetapi jika ia di akhir kalimat, maka ia ditraslisterasi dengan h
- 6. Lafz al-Jalalah (الله) yang didahului partikal seperti huruf jarr dan huruf lainnya atau berkedudukan sebagai mudhaf ilayh (frasa nomina), ditransliterasi tanpa huruf hamzah.
- B. Singkatan

#### Beberapa singkatan yang dibakukan adalah :

- 1. swt. = Subhanahu wa ta'ala
- 2. saw. = salla Allahu 'alayhi wa sallam
- 3. a.s. = 'alayhi al-salam
- 4. H = Hijrah
- 5. M = Masehi
- 6. s.M = sebelum Masehi
- 7. w. = wafat
- 8. QS = Quran, Surah
- 9. t.th. = tanpa tahun
- 10. t.tp. = tanpa tempat
- 11. t.p = tanpa penerbit
- 12. t.c. =tanpa cetak
- 13. t.d = tanpa data
- 14. pen. = penulis

# DAFTAR ISI

| Hai                                                                  | laman |
|----------------------------------------------------------------------|-------|
| KATA PENGANTAR; Guru Besar UIN Makassar; Prof.Dr.H.Qosim Mathor, MA. | i     |
| IDENTITAS BUKU                                                       |       |
| TRANSELITERASI                                                       |       |
| DAFTAR ISI                                                           |       |
| BAB                                                                  |       |
| I. PENDAHULUAN                                                       |       |
| A.Latar Belakang Masalah                                             | 1     |
| A.Latar Belakang Masalah B.Rumusan Masalah                           | 7     |
| C.Ruang-Lingkup Penelitian                                           |       |
| D.Hipotesis Penelitian                                               |       |
| E.TinjauanPustaka                                                    | 12    |
| F.Metode dan Tehnik Penelitian.                                      | 16    |
| G.Tujuan, Kegunaan, dan Alasan Penelitian                            |       |
| H.Sistematika Penulisan                                              | 17    |
| II.TEORI WASILAH, DZIKIR, DO'A DAN SYIRKUBILLAH                      |       |
| MENURUT PARA AHLI ILMU                                               |       |
| A.Menurut Ahli Bahasa.                                               | 19    |
| B.Menurut Mufassirun.                                                | 22    |
| C.Menurut Ahli Sejarah                                               | 25    |
| III.WASILAH DALAM DZIKIR, DO'A DAN SYIKUBILLAH                       |       |
| MENURUT 'ABDU AL-QÂDIR AL-JAILÂNÎ                                    |       |
| A.Riwayat Hidup.                                                     | 45    |
| B. Wasilah, dalam dzikir dan do'a menurut 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî  | 49    |
| C.Analisis Penulis.                                                  |       |
| IV. PENUTUP                                                          |       |
| A.Simpulan.                                                          | .71   |
| B.Saran-Saran                                                        | 72    |
| DAFTAR PUSTAKA                                                       |       |
| PERTANYAAN                                                           |       |

## BAB I PENDAHULUAN

A.Latarbelakang Masalah

Orang yang beriman kepada Allah dan Muhammad sebagai Rasul-Nya memiliki al-Qur'an sebagai petunjuk guna meraih kebahagiaan hidup di dunia dan akhirat.al-Qur'an dijelaskan Rasulullah sebagaimana dalam al-Hadist.

al-Qur'an dan al-Hadist secara redaksional meliputi perintah, larangan dan pernyataan. Wasilah, dzikir, do'a ada yang masuk perintah dan ada pula yang masuk pada pernyataan. Lain halnya Syirkubillah, ada yang masuk pada larangan dan ada pula yang masuk pada pernyataan.

al-Wasîlah yang masuk pada perintah seperti pada ayat 35 al-Mâidah:

("Hat orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah dan carilah jalan yang mendekatkan diri kepada-Nya, dan ber-jihadlah pada jalan-Nya, supaya kamu mendapat keberuntungan.") Sedangkan dzikir dan do'a seperti pada ayat 41 surat al-Ahzâb:

يَاأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اذْكُرُوا اللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرٌ ا

("Hai Orang-orang yang beriman, berzikirlah (dengan menyebut nama) Allah, dzikir yang sebanyak-banyaknya"). <sup>2</sup> Atau ayat 152 al-Baqarah:

فَاذْكُرُونِي أَذْكُرُكُمْ وَاشْكُرُوا لِي وَلَا تَكْفُرُون

("Maka ingatlah kepada-Ku, Aku-pun akan ingin pada-mu. Bersyukur-lah kamu kepada-Ku dan janganlah ingkar kepada-Ku").Atau 200 al-Baqarah:

" فَإِذَا قَضَيْتُمْ مَنَاسِكَكُمْ فَاذْكُرُوا اللَّهَ كَذِكْرُكُمْ ءَابَاءَكُمْ أَوْ أَشَدَّ ذِكْرًا

Departemen Agama RI, al-Qur'an dan Terjemahnya, Intermasa Jakarta, 1971, h.210

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Ibid. h.674

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Ibid., h.38

("Apabila kamu telah menyelesaikan ihadah hajimu,berdzikirlah (menyebut Allah),sebagaimana kamu menyebut-nyebut (membangga-banggakan) nenek moyangmu, atau (bahkan) berzikirlah lebih banyak dari itu"). <sup>4</sup> Atau ayat 41 Ali Imran:

وَاذْكُرْ رَبُّكَ كَثِيرًا وَسَبِّحُ بِالْعَشِيُّ وَالْإِبْكَارِ

("Dan sebutlah (nama) Tuhanmu sebanyak-banyaknya serta bertasbihlah di waktu petang dan pagi hari"). <sup>5</sup> Sedangkan do'a diperintahkan Allah sebagaimana pada ayat 60 surat al-Mu'min:

قَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَحِبْ لَكُمْ

("Dan Tuhanmu berfirman: "Berdo`alah kepada-Ku, niscaya akan Ku-perkenankan bagimu"). 6 Do'a yang termasuk pada pernyataan dan sekaligus perintah adalah seperti pada ayat 180 surat al-'Araf:

وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْخُسْنَى فَادْعُوهُ بِمَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَاتِهِ سَيُحْرَوْنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ.

("Hanya milik Allah asma-ulhusna, maka bermohonlah kepada-Nya dengan menyebut asmaa-ulhusna itu dan tinggalkanlah orangorang yang menyimpang dari kebenaran dalam (menyebut) nama-nama-Nya, Nanti mereka akan mendapat balasan terhadap apa yang telah mereka kerjakan") <sup>7</sup>

<sup>4/</sup>bid. h. 48

<sup>5/</sup>bid. h. 82

<sup>6</sup>Ibid. h.767

Ibid., h. 252

<sup>8/</sup>bid. h.654

Syirkubillah dilarang sebagaimana pada ayat 13 surat Luqman:

("Dan (ingatlah) ketika Luqman berkata kepada anaknya, di waktu ia memheri pelajaran kepadanya; "Hat anakku, janganlah kamu mempersekutukan (Allah) sesungguh mempersekutukan (Allah) adalah benar-benar ke-zalim-an yang besar").8

al-Qur'an dan al-Hadist, membuka peluang agar seseorang mu'min berijtihad untuk menafsirkan ayat al-Qur'an dan al-Hadist yang belum jelas maknanya. Antara lain: Termasuk dalam menafsirkan al-Wasilah yang diperintahkan Allah guna meraih bahagia dalam kaitannya dengan Syirkubillah yang dilarang-Nya sebagaimana pada ayat 35 al-Mâidah dan ayat 13 surat Lukman di atas.

Menurut, 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî al-Wasîlah dalam ayat itu bukan hanya 'amal Şâleh melainkan juga person Şâleh dari kalangan ulama, Rasulullah,dan malaikat Jibril As. 13 Sedangkan menurut Ulama ahli Syarî'at adalah 'amal saleh bukan person saleh. Mereka kemudian memposisikan sistem keyakinan dan ritual Syirkubillah seperti yang telah menjadi culture umat Jâhiliah. Syirkubillah Jahiliyah ditentang Allah melalui ayat 5 dan 36 al-Taubah yang memerintahkan untuk memerangi kaum musyrikun:

# فَإِذَا انْسَلَحُ الْأَشْهُرُ الْحُرُمُ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَحَدْتُمُوهُمْ

("Apabila sudah habis bulan-hulan Haram itu, maka perangilah orang-orang musyrikin itu di mana saja kamu jumpai mereka" ). <sup>9</sup> Dan firman-Nya:

<sup>9</sup> Ibid., h.278

<sup>10</sup> Ibid., h.278

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> DR. Sabâm Sabbâh, al-Da Wah Wa al-Du ât Baina al-Wâqi Wa al-Hadaf, Jilid. L Cet. Ke-1. Dâr al-Îmân ( Damaskus : 2000 M ), h. 17

# وَقَاتِلُوا الْمُشْرِكِينَ كَافَّةٌ كُمَا يُقَاتِلُونَكُمْ كَافَّةٌ

"(Dan bunuhlah kaum musyrikin itu semuanya sebagaimana mereka membunuh kamu semuanya ").<sup>10</sup>

Syirkubillah dilarang adalah karena mengandung al-Zulm (kesesatan)atau al-Bathil (kekeliruan) lawan dari al-Haq (kebenaran). Menurut DR. Sabâm Sabbâh, al-Syirk atau al-Bâţil termasuk pada al-Munkar, sedangkan yang masuk pada al-Ma'rûf adalah al-Īmân atau al-Haq. 11

Jika konsep dan prakteks al-Wasîlah dalam dzikr dan do'a menurut 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî jatuh pada syirkubillah maka ia adalah bathil atau munkar. Dalam hal ini, Allah memerintahkan kebaikan dan melarang ke-munkar-an (amr-ma'rûf dan nahy munkar) sebagaimana pada ayat 104 surat Ali Imran:

("Dan hendaklah ada di antara kamu segolongan umat yang menyeru kepada kebajikan, menyuruh kepada yang ma`rûf dan mencegah dari yang munkar; merekalah orang-orang yang heruntung"). 12 Perintah-Nya ini dikonfirmasi Rasûlullah dalam sabdanya: 13

Maksudnya, barang siapa di antara kamu melihat kemungkaran, maka robahlah dengan tangannya, dan jika tidak dapat maka dengan lisannya, dan jika tidak dapat maka dengan hatinya/berdo'a.Dan itulah selemah-lemah iman ), untuk diberantas.

Namun bersama dengan itu, pandangan subyektif terhadap ajaran seseorang telah jatuh pada syirkubillah seperti terhadap ul-Wasilah dalam

Depag RI, al-Qur'an dan Terjemahnya, Op.Cit. h. 93
 al-Imâm Abû al-Husain Muslim Ibn al-Hajâj, Şahû Muslim , Kitâb al-Îmân, Juz. I. Cet.
 Ke-2., Dâr al-Sujûd Wa Dâr al-Da'wah, (Istambul : 1992 M), h. 69

dzikr dan do'a menurut 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî serta para penganutnya, adalah pemikiran dan sikap di luar tuntunan dan tuntutan hukum dalam Islam. Tentunya, tidak bebas dari tuntutan sanksi bila ternyata, *keliru*.

Disamping itu, pemikiran dan prilaku saling me-musyrik-an antara sesama muslim akan melahirkan fitnah yang bukan hanya akan membahayakan kesatuan dan persatuan sesama melainkan juga akan mengganggu umat lain. Untuk itu, maka ia harus dihindari.

Sebelum menyimpulkan sistem keyakinan dan ritual wa-silah dalam dzikir dan do'a yang ditumbuh-kembangkan 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî identik atau tidak dengan sistem keyakinan wasilah model kaum Paganist Arab Era Jâhiliah, maka penelitian ilmiah terhadap argumentasi-nya adalah langkah akademis dan islamis-humanis.

#### B.Rumusan Masalah

Pernyataan dalam latarbelakang menggambarkan akan adanya perbedaan persepsi antara 'Abdu al-Qadir al-Jailani sebagai *ahli Turiqat* dengan ulama lain sebagai *ahli Syari'at*. Oleh karenanya maka memunculkan ketidak selarasan antara teori dengan kenyataan atau diperselisihkan.<sup>14</sup>

Fenomena silang pendapat sebagai masalah sejalan kesepakatan para pakar ahli ilmu Metode Penelitian Ilmiah. Mereka membawa sesuatu objek study dapat dikatagorikan memiliki masalah yang karenanya patut dilakukan penelitian terhadapnya, bila ia ber-fenomena menyimpang atau berlawanan dari teori atau ia berada pada posisi di luar yang seharusnya menurut ketentuan hukum atau ajaran atau teori tertentu. 15

Karena topik ini berkenaan dengan Islam maka ketidak-selarasan itu adalah pada sesuatu sistem pemikiran tentang keyakinan dan praktek ritual

Menurut William J. Goode dan Paul K. Hatt dalam Methodes In Social Research, basic to modern science is an intricate ralation between theory and fact. Intrik (ketidak-selarasan) hubungan antara teori dengan kenyataan adalah landasan bagi ilmu melalui suatu kegiatan penelitian.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Jika Drs. Cik Hasan Bisri sebagai dosen Metode Riset telah menyampaikan pernyataan itu pada tahun 1984 ketika penulis kuliah di IAIN Sunan Guming Djati Bandung, maka pernyataan serupa disampaikan pula oleh DR. Komaruddin Hiduyat, ketika penulis kuliah di S.2 PPS. IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta pada tahun 1993

terhadap Allah yang bertentangan atau menyimpang dari ajarannya. Ajarannya bersumber pada al-Qur'an, dan al-Hadits. Dengan kata lain, jika sistem keyakinan dan praktek ritual personal atau institusional muslim berbeda dari seharusnya menurut al-Qur'an dan al-Hadits itu, maka ia akan menjadi permasalahan yang layak diteliti secara ilmiah. Antara lain, tentang fenome-na pemikiran, keyakinan dan praktek Syirkubillah yang berhadapan dengan Tau-hidullah.

Dengan bertolak dari *interpretasi* terhadap berbagai ayat al-Qur'an dan sabda *Rasûlullah* tentang sistem keyakinan kepada Allah, *wasîlah*, *dzikr*, doa, maka *ahi Syarî'at* menyepakati keharusan ber-*tauhîdullah* dan menolak *syirkubillah* dalam *dzikr* dan berdo'a ke hadirat-Nya. Untuk menghindari peluang *syirkubillah* sebagaimana terjadi pada masyarakat Abab *Era Jâhiliah* dengan menggunakan sistem *al-Wasîlah* kepada figur orang suci dan *şâleh*, maka *mufassirûn* ahli *syarî'at* memaknai *al-Wasîlah* yang diharapkan untuk ditempuh itu adalah '*amal*, bukan figur orang suci dan *şâleh*. Sedangkan keyakinan dan praktek 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî justeru memaknainya bukan hanya '*amal* melainkan juga figur dan ulama *şâleh*. Mereka itu adalah *mursyid*. Oleh karena itu muncullah permasalahan.

Jika permasalahan itu dituangkan dalam bentuk perta-nyaan, maka akan muncul sebagai berikut:

- 1.Bagaimana sesungguhnya prinsip dan teknis praktek wasilah kaum musyrikin Arab Era Jâhiliah yang dinyatakan telah jatuh pada Syirkubillah menurut Rasûlullah?
- 2.Mengapa 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî meyakini dan mempraktekan wasîlah kepada fîgur ulama, Rasûlullah, Malâikat dan hingga kepada Allah?
- 3.Dimanakah letak persamaan dan perbedaan prinsip dan teknis antara keduanya?
- 4.Dapatkah sistem keyakinan dan ritual wasîlah-nya di-identik-kan dengan sistem keyakinan dan ritual wasîlah kaum musyrikîn Arab Era Jâhiliah yang dilarang Rasûlullah?

#### C.Ruang Lingkup Penelitian

Ruang lingkup penelitian ini meliputi focus study dan pisau analisis. Focus Obyek Study di sini hanyalah menemukan dan menimbang argumentasi wasilah dalam dzikr dan berdo'a kepada Allah konteks Syirkubillah menurut 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî. Argumentasinya akan dipertimbangkan berdasar atas fenomena pemikiran, keyakinan dan praktek wasilah umat penganut Paganisme Latta, 'Uzza dan Manata Era Jâhiliah yang ditentang Rasûlullah.

Dari analisis perbandingan ini diharapkan akan dapat menggambarkan titik sama dan beda dalam prinsip dan teknis antara wasilah yang diyakini dan dipraktekkan Paganist Arab Era Jâhiliah yang ditentang Rasûlullah dengan wasîlah yang dipahami dan diyakini serta dipraktekan 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî.

Dengan cara itu maka akan dapat diketahui relevan atau tidak relevan-nya antara konsep dan praktek wasîlah menurut 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî dengan Paganist Arab Era Jâhiliah. Jika identik maka ia dapat di-katagori-kan Syirkubillah yang tidak boleh ditolelir. Dan bila tidak identik, maka tentu tidak dapat digolongkan kepada sistem keyakinan dan praktek 'ihâdah yang berasaskan Syirkubillah. Dengan demikian maka ia dapat ditolelir atau dapat dibenarkan ajaran Islam. Sedangkan Pisau analisis yang akan dipergunakan hanyalah paradigma 'Abdu al-Qâ-dir al-Jailânî. Bersamaan dengan itu, dalam konteks oprasional-nya praktek wasîlah paganist Arab Era Jâhiliah.

#### D. Hypotesis Penelitian

Menurut William J. Goode dan Paul K. Hatt, Basic Elements of the Scientific is Hyphothesis. 16 Dengan pernyataan itu, kedua-duanya hendak mengetengahkan bahwa unsur-unsur dasar bagi pengembangan Ilmu pengetahuan adalah hypotesis (praduga sementara) bagi seorang peneliti untuk kemudian menemukan sesuatu baik inovasi maupun discovery.

William J. Goode dan Paul K. Hatt, Methodes In Social Reserch, Op. Cit., h.56

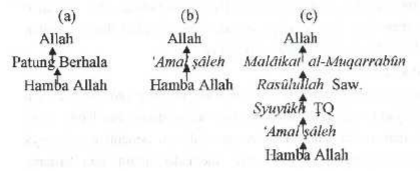
Lebih lanjut, keduanya mengatakan tentang pungsi hypotesis dalam suatu penelitian ilmiah adalah bahwa fenomena kenyataan sesuatu tidak bebas dari cara kerja teoritik. Maksudnya, dalam mengajukan praduga penelitian itu tidak lepas dari keterkaitannya dengan teori. Atau hypotesis itu boleh juga dengan hubungan pernyataan-pernyataan konsep tentang sesuatu. Sejalan dengan itu, maka menurut para pakar Ilmu metode Riset, formulasi redaksional dari suatu Hypotesis dalam sebuah penelitian, harus deklaratif (pernyataan), bukan pertanyaan. Dengan pernyataan Penelitian (Hypotesis), maka peneliti dapat mengarah pada suatu dugaan tertentu dalam kegiatan penelitiannya.

Adapun hipotesis peneliti dalam penelitian ini adalah sebagai berikut:

- 1.Jika dalam menghindarkan dari peluang jatuh pada Syirkubillah, maka 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî memposisikan wasîlah yang terdiri dari Malâ-ikat al-Muqarrabûn, Rasûlullah, dan para ulama dalam dzikr dan berdo'a kepada Allah sebagai makhluk bukan sebagai Tuhan di samping-Nya, maka wasîlah-nya itu tidak akan jatuh pada syirkubillah.
- 2.Jika wasîlah itu, diposisikan bukan sebagai facktor X yang akan dapat mempengaruhi kebijakan Allah untuk menerima do'a hamba-Nya, melainkan hanyalah sebagai penghormatan, dan menyambungkan proses sampainya ajaran Tauhîdullah kepada hamba Allah, maka tidak akan jatuh pada Syirkubil-lah. Bahkan hal itu akan berfungsi sebagai realisasi operasionalisasi dari syahâdatain, yakni: Ketika dzikr dan berdo'a tidak boleh terjadi lompatan sehingga melupakan Malâikat, Rasûlullah, dan para ulama Tarûqat Qâdiriyyah yang membawa ajaran Tauhîdullah.
- 3.Jika pada pandangan yang memposisikan wasîlah hanya sebagai 'amal şâleh belaka, maka potret oprasional dari konsekwensi ber-syahâdatain tidak tampak. Demikian itu, karena melewati Malâikat, Muhammad dan para ulama, padahal hidâyah Tauhîdullah dalam prakteknya tidak langsung sampai kepada hamba, melainkan melalui mereka sebagai para wâsıl-nya.

4.Jika pada teori dan praktek tawassul yang dilakukan umat Jâhiliah membawa wâsilah seperti Latta, al-'Uzza, dan Manata berposisi sebagai Tuhan di samping Allah, maka yang de-mikian itu berbeda dari sistem dzikr dan do'a ber-wasîlah menurut 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî.

Pernyataan di atas akan memunculkan tiga formulasi sistem wâsilah dalam ber-dzikr dan berdo'a kepada Allah yang tak sama sebagaimana dalam skema berikut:



Keterangan Skema:

- (a). Sistem Wasîlah Paganist Era Jâhiliah
- (b). Sistem Wasîlah Ahli Syarî'at
- (c).Sistem Wasîlah 'Abdul Qâdir al-Jailânî
- E.Tinjauan Pustaka
- 1.Penelitian Yang Telah Dilakukan

Popularitas 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî telah menjadi obyek Study Ilmiah bebagai kalangan.Peneliti tiak terlalu sulit untuk mendapatkan referensinya.

2.Sumber Data Teoritik Yang Relevan

Informasi tentang wasîlah, do'a, dzikr dan syirkubillah dalam ajaran Islam dapat ditemukan dalam al-Qur'an, al-Hadîts, karya mufassirûn dengan corak Kalam, Fiqh dan Taşawwuf. Di antara ahli Tasauf adalah 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî.

Dalam sejarah, karya-karya şûfî tentang wasîlah dalam dzikr dan berdo'a dalam konteks-nya dengan Syirkubillah, direspon Ibn Taimiah sebagai produk yang saran nuansa Bid'ah, Takhayyul dan Khurâfât serta jatuh pada penentangan terhadap Tauhîdullah yang harus diberantas, karena menyesatkan umat. Respon-nya itu dituliskan dalam berbagai karyanya. Karya-karyanya itu-pun mendapatkan respon pula dari ulama yang lain. Oleh karenanya, maka menjadi kepatutan bagi penelitian ini untuk dikemukakan pula karyakaryanya itu sebagai rujukan Teoretik.

Karya-karya itu akan dapat membawa arah pikiran dan langkah-langkah penelitian peneliti akan lebih terarah. Dan akhirnya, akan dapat menemukan data teoritik yang tepat sehingga penelitiannya pun tidak melenceng dari obyek permasalahan yang sedang dikaji. Dengan demikian, maka harapan untuk mendapatkan data dan hasil penelitian yang obyektif dapat tercapai dengan benar dalam batas-batas relativitas ilmiah.

#### 2.a. Karya-Karya Mufassirûn

Sungguh banyak karya-karya Mufassirûn itu yang relevan bertalian dengan masalah yang sedang dibahas. Untuk memudahkan dan lebih memfocus-kan perhatian, maka dalam rujukan pembahasan penelitian ini hanya sebagian kecil yang dianggap repesentative memadai Antara lain:Pertama, Ibn Jarîr al-Țabari dalam karyanya Jâmi'u al-Bayân fi Tafsîr al-Qur'ân<sup>17</sup>. Karena metodenya lebih menukik pada kesejarahan, maka diharapkan akan memberikan informasi yang memadai tentang obyek yang sedang dibahas dari sudut sejarah. Kedua,al-Zamakhsyari<sup>18</sup>, dalam karyanya al-Kassyâf 'An Haqâiq al-Tanzîl Wa 'Uyûn al-Aqâwil fi Wujûhi al-Takwîl. Dia dikenal bermazhab teologi Mu'tazilah. Diharapkan dari analisisnya tentang permasalahan ini dapat informasi dari sisi semangat tafsîr madzhab teologinya. Ketiga,Ibn Katsîr dalam karyanya Tafsîr al-Qur'an al-'Adzîm.Dia dikenal se-

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Menurut DR. Muhammad Bakr Ismā'il, Ibn Jarīr al-Ţabari Wa Man-hajuhu Fi al-Tafsīr, Cet.Ke-7(Kairo,1991: 10-12) sebutan Ibn Jarīrnya Abū Ja'far adalah penghargaan keluasan ilmunya. Abū Ja'far, berarti ayah Sungai yang besar dan luas. Menurut DR, Muham-mad Husain al-Zahabi, al-Tafsīr Wa al-Mufassīrān Juz I ( Kairo, 2000M: h. 47). Dari remaja hingga masa tua, Ibn Jarīr menuntut ilmu dari Barat ke Timur: Ţabrastān Syām, Mesir, dan ke Bagdad Dia wafat pada tahun 310 H.Karyanya Tafsīr Bi al-Matsūr: Jann'u al-Bayān 'An ta'wil Ayyi al-Qur'an''.
<sup>18</sup> Menurut Dr. Muhammad Husain al-Zahabi, Ibid, h. 304, al-Imām Abū al-Qāsim Jārullah

Menurut Dr. Muhammad Husain al-Zahabi, Ibid., h. 304, al-Imām Abū al-Qāsim Jārullah Mahmūd Ibn 'Umar Ibn Muhammad al-Zamakhsyari lahir di Zamakhsyari, salah satu desa di wilayah Khawarijmi. Ia hidup dari 467-528 H. Dia menuntut ilmu ke Bagdad. Selama mencari ilmu, dirinya sering keluar-masuk kota al-Khurasan. Setelah dewasa dan mendapatkan ilmu, ia memilih sekte teologi Mu'tazilah. Berdasar atas sekte teologi itu, ia menafsirkan ayat-ayat al-Qur'an yang berjudul al-Kasyāf 'An Haqāiqi al-Tanzīl wa 'Uyūn al-Aqāwil Fī Wujūhi al-Ta'wil.

bagai *mufassir* ber-*madzhab* teologi *Asy'ariah*. <sup>19</sup> Diharapkan dia akan memberikan informasi tentang pembahasan ini dari sudut pandang teologi ini. Keempat, Apandi al-Alusî <sup>20</sup> dalam karyanya *Rûh al-Ma'âni Fî Tafsîr al-Qur'an al-'Adzîm Wa Sab'u al-Matsânî*. Dia dikenal sebagai *mufassir şûfî*. Kehadirannya di sini diharapkan turut memberikan informasi tentang obyek yang sedang dibahas berdasar atas pandangan *Taşawwuf*. Kelima adalah al-'J'abâṭabâ'î <sup>21</sup> dalam karyanya *al-Mizân Fî Tafsîr al-Qur'an*. Dalam hal ini mewakili *tafsîr* colak kalam *Syî'ah*.

#### 2.b. Karya-karya Abdu al-Qâdir al-Jailânî

Kitâb-Kitâb karya 'Abdu al-Qâdir al-Jailâinî yang dimaksudkan a-dalah (a). al-Ghunyah Li Ţâlib al-Haq 'Azza Wajalla. (b).Futûh al-Ghaib (c), al-Fathu al-Rabbâni Wa al-Faidh al-Rahmâni.Dan kitab-kitab karya para muridnya,seperti:(a). al-Aurâd al-Qâdiriyyah yang ditulis Muhammad Sulaim Bawwah. (b). al-Safînah al-Qâdiriyyah yang ditulis Ibn Hajr al-Asqalâni dengan judul Ghagtatau al-Nazir Tî Tarjamati al-Syaekh 'Abdu al-Qâdiriyyah yang ditulis Ismail Ibn Sayyid Muhammad al-Qâdiri.

<sup>19</sup>Menurut Dr. Muhammad Husain al-Zahabi, Ibid., h. 173-174.), al-Imâm al-Jalil al-Hafidl İmaduddin Abû al-Fidâu İsmail İbn 'Amru İbn Katsır İbn Dlaudlâu İbn Katsır İbn Zar'i al-Başrı al-Damsyiqi al-Syâfi'i. Dia lahir pada tahun 700 H dan meninggal dunia pada tahu 774H. Dikebumikan berdekatan gurunya İbn Taimiah. İbn Katsır belajar ke negeri Damaskus dalam usianya yang ke 7 tahun bersama saudaranya setelah ayahnya meninggal dunia. Di sana, dia belajar berbagai ilmu sehingga kelak terkenal sebagai ahli tafsir. Karya Tafsir-nya adalah Tafsir al-Qur'an al-'Azim.

Menurut Dr. Muhammad Husain al-Zahabi, Ibid., h. 250-251, al-Ulûsî adalah Abû al-Tsanâ Syihâbuddîn al-Sayyid Mahmûd Afandî al-Ulûsî al-Bagdâdî. Lahir tahun 1217 H. dam wafat tahun 1270 H. di Karkhi dekat kuburan Syeakh al-Ma'ruf al-Karkhi. Semasa kecilinya dia pernah belajar di Bagdad. Dalam studynya dia banyak memahami ayat-ayat al-Qur'an dan juga logika. Oleh karena maka kemudian dia terkenal sebagai orang yang memiliki banyak ilmu dalam bidang ilmu-ilma naql dan 'aqli. Selama hidupnya telah menafsirkan ayat-ayat al-Qur'an yang cenderung kepada pendekatan Tayawwuf, yakni : Rûh al-Ma'âni Fi Tafsîr al-Qur'an al-Azên Wa al-Samb'u al-Matsânî. Seperti halnya para mufassir, maka metode tafsîr al-Alûsî dibangun atas dasar metode al-Qur'an dengan al-Qur'an, al-Qur'an dengan al-Sunnuh dan al-Atsâr.

Menurut John L. Esposito (Ed.), The Oxford Encyclopedia Of The Modern Islamic World, Volume V, Oxford University Press (New York: 1995 M.), h. 161, nama lengkap al-Tabâṭabâ'i adalah Muhammad Husam Tabâṭabâ'ī. Ia dilahirkan di Persia (Iran.) pada tahun 1903 dan wafat 1981.Di masa kanak-kanak ia belajar Islam di kampungnya sendiri. Akan tetapi setelah menginjak remaja (sejak usianya yang ke 20 tahun.) ia belajar ke Bagdad di Irak. Setelah menjadi sarjana, ia kemudian tampil menjadi salah seorang filsof negeri Iran, penafsir al-Qur'an. Salah satu karyanya adalah al-Mīzān Fi Tafsir al-Qur'an. Muhammad Husain Tabâṭabâ'i kemudian dikenal sebagai ulama penganut sekte teologi Islam Syi'ah.

#### 2.c . Karya Ibn Taimiah dan Respondencenya

Di antara karya Ibn Taimiah yang menentang keras sistem wasîlah yang ditumbuh-kembangkan ahli Tarîqat adalah: (a). al-'Qâ'ıdah al-Jalîlah fi al-Taşawwuf wa al-Wasîlah. (b) al-Fatawa al-Kubra (c), al-Farau Baina Auliâu al-Rahmân wa Auliâ al-Syaetan, dan (d). Majmû'atau al-Tauhîd. 22 Pemikiran Ibn Tai-miah itu kemudian direspon oleh Abû Hâmid Ibn Marzûg dalam karyanya Barâatau al-Asy'riyin Min 'Aqâ'idi al-Mukâlafîn. 23

Karya-karya tersebut,tentunya akan mengarahkan perhatian dan pengkajian peneliti menganai masalah yang akan dikajinya sehingga akan memudahkan dan sekaligus akan memberikan informasi yang cukup memadai. Namun demikian respon Ibn Taimiah dan Ibn Marzûg hanya akan dikemukakan selintas, karena bukan tujuan pokok pembahasan penelitian ini.

F.Metode dan Teknik Penelitian

1.Deskriptif-Historis dengan teknik Book Survai

Metode dan teknik ini akan dipergunakan untuk mengumpulkan datadata historis yang bertalian dengan teori-teori berikut ini:

a.Konsep wasîlah dalam dzikr dan do'a dalam al-Qur'an dan al-Hadîts dalam konteks Tauhîdullah atau Syirkubillah,

b.Konsep Wasîlah dalam dzikr dan do'a menurut al-Syaekh 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî konteks Tauhîdullah.

2. Analisis data ditempuh dengan Kualitatif

Karena penelitian ini hanya berkisar tentang argumentasi 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî, maka data yang dihimpun berdasar atas analisis Kualitatif.

<sup>23</sup> Abû Hâmid Ibn Marzûq, Bardatau al-Asy'riyin Min 'Aqâ'idi al-Mukâlafîn, Juz. I, Cet. Kel, Matba'h al-llmu, ( Damasqus : 1197 M ). Pada halaman 127 dari kitâb nya itu ia mengatakan bahwa

"Ibn Taimiah tidak mampu membedakan antara hakekat wasilah dan mana "ibādah"

Ahmad Ibn Taimish al-Harāni dan Muhammad Ibn 'Abdu al-Wahhāb al-Nādzī, Majmü atau al-Tauhtd. Cet. Ke-1. Dår al-Fikr (Bairut; 1991 M.). Padahalaman 97-98 buku itu, keduaduanya mengakatan:" Dasar 'ibâdah itu Tauhîdullah. 'Ibâdah itu hanya keta atan kepada Allah. Oleh karena itu segala 'ibddah yang dikaitkan dengan terlebih dahulu menta-'ati manusia lain sebagai wasilah, maka itu bukan 'ibadah ke hadirat-Nya".

Demikian ini, penulis ajukan karena penelitian ini memaparkan *opini* yang berkaitan dengan *dalîl al-Naqli* dan *al-'Aqli* sebagai sumber inspirasi dan nalar 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî. Nalarnya itu tidak berkaitan dengan angka-angka melainkan dengan gagasan.Peneliti dalam menganalisisnya tidak akan mengolah dan menghitung data berdasar atas angka-angka, melainkan akan menggunakan analisis filosofis.

G.Tujuan, Kegunaan dan Alasan Penelitian

#### 1.Tujuan dan Kegunaan

Adapun tujuan dan kegunaan penelitian ini adalah untuk me-nemukan argumentasi dari 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî. Argumentasi-nya itu kemudian dikaitkan dengan sistem keyakinan dan praktek ritual umat Jâhiliah sebelum Islam datang dibawa Nabi Muhammad Saw.

Korelasi argumentasi antara keduanya akan melahirkan gambaran yang memastikan sistem keyakinan dan ritual 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî berada pada posisi yang sama atau berbeda baik secara prinsipil maupun teknis dari sistem keyakinan dan ritual umat Jâhiliah yang direspon Islam secara negatip.

Setelah tujuan penelitian itu tercapai, maka akan ada kegunaannya. Kegunaan itu adalah sebagai berikut:

a.Jika terbukti sistem keyakinan dan ritual Abdu al-Qâdir al-Jailânî dengan ber-wasîlah kepada para ulama, Rasulullah dan Malaikat sama dengan sistem keyakinan dan ritual umat Jáhiliah yang direspon Islam secara negatip, maka hasil penelitian ini akan menjadi pandu guna menyelematkan umat Islam dari keterperosokan pada Syirkubillah. Akan tetapi, jika sebaliknya, maka akan membawa kemantap-an keyakinan para pengikutnya untuk menghindarkan dari peluang fitnah yang ditujukan kepada Abdu al-Qâdir al-Jailânî berikut para penganutnya.

b.Dalam konteks Keilmuan, maka hasil penelitian ini akan menambah hazanah bagi pengembangan Ilmiah dalam Study Islam, khususnya dalam bidang Taşawwuf.

#### 2. Alasan Penelitian

Adapun yang menjadi alasan mengapa peneliti melakukan penelitian adalah bahwa banyak para penganut dan praktek zikr dan berdo'a dengan ber-wasîlah sebagamana ditumbuh kembangkan' Abdu al-Qâdir al-Jailânî berikut para penganutnya namun kurang memperhatikan argumentasinya. Oleh karenanya maka tulisan ini akan memberikan jawabannya.

H.Sistematika Penulisan.

Hasil hasil penelitian ini akan ditulis menjadi empat Bab. Bab Pertama, Pendahuluan Ia meliput Latarbelakang, Rumusan Masalah, Ruang Lingkup, Hypotesis, Kajian Pustaka, Metode dan Teknik Penelitian, Tujuan, Kegunaan, Alasan Penelitian, dan Sistimatika Penulisan Bab Kedua merupakan paparan teoretik. Ia meliput tentang teori Wasilah, Dzikr, Do'a, dan Syirkubilah menurut para Ahli Ilmu. Para Ahli Ilmu yang dimaksud penulis dalam hal ini adalah Bahasa, Tafsir, dan ahli Sejarah. Bab Ketiga pemaparan teoretik dan analisis korelatif antara teori dengan pendapat dan argumentasi empirik. Bab Keempat merupakan kesimpulan dan beberapa saran penulis.

## BAB II TEORI *WASÎLAH, DZIKR*, DO'A, DAN *SYIRKUBILLAH* MENURUT PARA AHLI ILMU

#### A. Menurut Ahli Bahasa

Sebagai الوصيلة ) atau al-Waṣilah ( الوسيلة ) atau al-Waṣilah ( الوسيلة ) dalam beribadah (berdo'a dan berdzikr), maka ia berupa sesuatu. Dalam hal ini, huruf المعارضة sebagai simbol sesuatu seperti ungkapan: ما يتقرّب به إلى الغير (pendekat adalah sesuatu yang dengannya dapat men-dekatan kepada pihak lain ). Kedudukan atau derajat seseorang di hadapan Raja atau Allah dapat berfungsi sebagai القرية (alat kedekatan) atau al-Wasilah ( الوسيلة ) bagi yang lainnya yang tidak mempunyai kedudukan atau derajat yang lebih dekat dengan Raja atau Allah. Misalnya al-Wasilah ( الوسيلة أي الدرجة أو المترانة عند الملوك ) yang berarti derajat dikemukakan dalam bahasa Arab:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibn Mandzûr, Lisânu al-Arab, Juz. VI., Dâr al-Ma'ârif, (Mesir: T.Th.), h. 4838. Atau lihat pula Abû Lois Ma'lûf, al-Munjid Fî al-Lughati Wa al-'Alâm, Cet. Ke-37, Dâr al-Masyrîq, (Bairut: 1998 M.), h. 900.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibn Mandzür, *Ibid*<sup>3</sup> Ibn Mandzür, *Ibid*, h. 4837; Abū Lois Ma'lūf, *Ibid*, h. 900. Lihat pula 'Ali Ibn Muhammad 'Āly al-Jurjāni, *al-Ta'rīfāt*, Cet. Ke-3, Dår al-Kutub al-'Arabî
, (Mesir : 1996 M
), h.326. Lihat Pula Abū Husain Ahmad Ibn Fâris Ibn Zakaria
, Mu'jam Maqāyis al-Lughah
, Juz. VI, Cet. Ke-3, Makiah al-Khabīkhî (Mesir : 1981), 110.

Wasîlah atau kedudukan pada para Raja ).Sedangkan pada Allah seperti dikemukakan:

الوسيلة أي الوصلة والقرية.ووسّل فلان الي الله وسيلة إذا عمل عملا تقرّب به ألي الله. الواسل هوالراغب <sup>5</sup>انى الله.

al-Wasîlah yang berarti kedudukan Rasulullah di hadap-an Allah, adalah syafa'at-nya seperti dalam do'a setelah mendengar adzan. Wasîlah ( Syafa'at ) ini dimohonkan umat Islam kepeda Allah, agar Muhammad sebagai Rasul mendapatkannya seperti disebutkan dalam al-Hadist: " ... فهما الوسلة ( Ya Allah Ya Tuhan kami berilah Muhammad wasîlah ).

Dari sisi bahasa, akar kata الشفاعة adalah عنه المناعة. Sinonimnya yang bersonim dengan طلب وطلب (mencari atau meminta). al-Syafa'ah ( الشفاعة ) adalah تفيض الوتر (menggenapkan bilangan yang ganjil-ganjil ( al-Witru ). al-Syafa'ah الشفاعة ( ucapan pemohon kelengkapan kepada raja suatu masalah yang dimohon kepadanya untuk selainnya ).

Syafa'ah Rasulullah sebagai Wasilah itu pada hari Qiamat( الشفاعة يوم القيامة ). Pada hari itu, Rasulullah memohon agar Allah menyempurnakan amal umat yang masih kurang. Keterkabulannya, tergantung Allah, mengingat firman-Nya pada ayat 109, Tâhâ:

<sup>8</sup> Ibn Mandzûr, Lisân al- 'Arab, III. Dâr al-Ma'arif (Mesir: T.Th.), h. 2289

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibn Mandzür, Ibid., h. 4837. Atau Abû Husain Ahmad Ibn Fâris Ibn Zakaria, Mu 'jam Maqâyis al-Lughah, Juz. VI, Cet., Ke-3, Loc.Cit.

bin Mandzür, Ibid., h.483. Hadîts ini terdapat pada Sunan Ibn Mâjah, Juz. L. Dâr al-Kutub al-Ilmiah (Bairut : T.Thn.), h. 239 dengan nomor urut. 722. Matannya;

اللهم ربّ هذه الدعوة النامة والصلاة القائمة أن محمدا الوسيلة والفضيلة و أيعثه مقاما

محمودا الذي وعدته إلا حلت له الشفاعة يوم القيامة.

<sup>(</sup>Intinya, orang yang mendo akun Muhammad untuk mendapatkan wasilah dari Allah adalah Syafā at ). Kemudian diperkuat sabdanya bahwa wasilah itu kedudukan hamba Allah yang tertinggi di Surga. Nabi Muhammad mengharapkan dirinyalah yang menduduknya. Jadi, dapat dipahami, dialah yang akan pengusul syafā at itu kepada Allah.

Ibn Mandzûr, Op. Cit., h. Abû Lois Ma'Îûf, Op.Cit., h. 468
 al-Qâdlî 'Abdu al-Jabbâr, Syarkhu Uşû al-Khamsah, Cet. Ke-3, Maktabah Wahbah (Kairo: 1996 M), h. 688

demikian, karena dalam ajaran Islam, berdo'a, saling mendo'akan, dan meminta dido'akan kepada sesama *mu'min* yang masih hidup itu di-*syari'at*-kan, maka *al-Asy'ariah* berkecenderungan akan membenarkan pemaknaan *wasilah* dengan figur manusia Şâleh, selama ia masih hidup.

2. Shufiyun dan Mufassirun Corak Fiqh dari Ahli Sunnah Wa al-Jama'ah

Lebih dari sekedar berbicara tentang kekuasaan, keadilan, pengetahuan, janji, ancaman,dan kehendak Allah, al-Mutaşawwifûn memposisikan-Nya sebagai Yang Maha Suci. Sebagai yang Maha Suci, maka Allah memungkinkan untuk dapat diketahui, dan didekati manusia suci dari keyakinan svirk dan perbuatan dosa. Bahkan secara rûhaniah, ia dapat menyatu dengan-Nya. Untuk manjadi manusia suci, maka menurut metode ( fariqat) mereka, manusia mu'min terlebih dahulu harus ber-taubat, istigfar, dzikr, dan berdo'a (ber-'ibâdah) ke hadirat-Nya sebanyak-banyaknya dalam rangka menta'ati perintah dan menjauhi larangan-Nya. Itu semua adalah keyakinan dan 'amal sebagai wasîlah untuk mencapai kebahagiaan. Ajaran tentang 'amal yang dilandasi keyakinan Tauhîdullah itu bersumber dari Allah ke Malâikat, ke Rasûlullah, ke ulama ahli Tarîqat, dan akhirnya kepada masing-masing individu umat Islam. Wasîlah yang diharapkan Allah untuk dicapai manusia demi kebahagian menjadi bukan hanya 'amal, melainkan juga Ma-lâikat, Rasûlullah, dan Ulama (Orang Suci dan Sâleh) dari kalangan ahli Tarîgat. Figur Suci dan Saleh seperti ini, dapat dijadikan al-Wasîlah dalam berdo'a dan berdzikrullah meskipun mereka telah wafat.

Lain halnya dengan *Mufassir* yang bercorak *Fiqh*. Menurut mereka Allah adalah *al-Syâri'* (Pembuat Hukum) <sup>13</sup>sebagaimana dimuat dalam al-Qur'an dan dijelaskan di dalam al-Hadist. Setiap mu'min-mu'minat wájib menta'ati perintah dan larangan Allah. Jika menta'ati-Nya maka akan mendapatkan pahala dan jika tidak akan diancam siksa. Pandangan ahli *al-Fiqh* sama dengan ahli *Ushul al-Fiqh*.

Karena Allah mewajibkan berdzikir dan berdo'a dengan landasan Tauhidullah, maka jika dzikir dan do'a derngan landasan Syirkubillah, hu-

Lihat Abû Ishûq al-Syatibî Ibrâhîm Ibn Mûsâ al-Khaimi al-Gharnâtî al-Mâlikî, al-Muwâfaqât Fî Uşû al-Syarî ah, Jilid I (Bairut T.Thn ), h. 3, dia menggunakan al-Syarî untuk Allah

kumnya, haram. Pelakunya akan dikenakan sanksi. Demikian pula dalam wasilah. Wasilah yang wajib ditempuh adalah sebagaimana dalam pada ayat 35 al-Mâidah karena landasannya Tauhîdullah.al-Wasilah adalah al-'Amâl al-Salehah seperti:Syahâdat,Salat,Zakat,Puasa dan Hâji.Dengan meng-'amal-kannya maka segala sesuatu yang diharamkan harus ditinggalkan atau dapat dijauhi. 14 Jadi wasilah menurut mereka, bukan fiqur orang Suci dan Şâleh. 3.Menurut Mufassir Syi'ah

Dengan bertolak dari semangat wahyu Allah, Syi'ah lebih memfocus-kan pada posisi 'Ali Ibn Abi Tâlib dalam konteks ke-islam-an, dan keimâmah-an. Pada sisi ke-islam-an, dia adalah orang dari kalangan pemuda
yang paling dahulu beriman kepada ajaran Tauhichullah yang dibawa Rasûlullah, paman dan sekaligus mertuanya sendiri. Pada sisi ke-imamah-an, 'Ali
Ibn Abi Tâlib adalah satu-satunya orang yang legimeted by waşiat Rasûlullah. Oleh karenanya, maka jika dikaitkan dengan konsep wasilah dalam
dzikr dan do'a kepada Allah, maka tentunya menurut Syi'ah bukan hanya
'amal şâleh, melainkan juga figur orang suci dan şâleh. Dalam hal ini, terutama 'Ali Ibn Abi Tâlib sebagai orang yang memiliki hubungan darah keturunan dengan Rasûlullah Saw. 15

## C. Menurut Ahli Sejarah

al-Wasîlah, dzikr, do'a pada konteks Syirkubillah berkaitan erat dengan sistem keyakinan dan ritual manusia terhadap Tuhan Maha Ghaib. Dalam kaitan ini, Muhammad Farîd Wajdi dalam Dâiratu al-Ma'ârif, mengemukakan berbagai atau ketidak jelasan ide tentang Tuhan menurut para filosof Yunani. Menurut sebagian kecil mereka, tidak mengetahui akan adanya Tuhan. Pandangan ini seperti Atheisme. Dan ada pula yang berpendapat segala yang ada ini adalah Tuhan, seperti Fantheisme. Kemudian ada yang meyakini adanya Tuhan tapi tidak mengetahui dzât dan şifat - şifat -Nya.

<sup>19</sup> al-Sayyid Muhammad Husain al-Ţabâţabâi, al-Mizân Fî Tafsîr al-Qur'an, V, Cet.Ke-5, Muassassah al-'Alami, (Bairut: 1983 M), h. 333

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Abû Bakr al-Jâbir al-Jajâiri, Minhâj al-Muslim, Cet. Baru, Dâr al-Fikr, (Bairut: 2003 M), h. 4

Namun menurut sebagi-an lain, ada yang meyakini kemahakuasaan Tuhan dan *şifat - şifat -* Nya yang Maha Kuasa atas segala sesuatu. 16

Menurut Father Wilhelm Schmidt, sebelum kaum lelaki dan perempuan memulai menyembah Tuhan banyak, pada zaman primitip telah terdapat keyakinan dan ritual Monotheisme. Keyakinan ini dibangun atas dasar pemikiran bahwasanya Tuhan Yang Maha Esa-lah yang menciptakan alam semesta ini dan mengatur manusia. Mereka meyakini akan adanya satu High God yang terkadang diberi nama Sky God. Mereka terlibat dalam praktek penyembahan atau berdo'a kepada-Nya. Keyakinan ini berlangsung sehingga mereka sampai kepada kesimpulan bahwa apa yang diyakininya tentang Tuhan Yang Maha Esa itu, keliru. Dan kemudian muncullah pemikiran banyak Tuhan. Jadi, menurut Father Wilhelm Schmidt tentang asal keyakinan kaum primitip itu Monotheisme. Perjalanannya dari Monotheisme ke Fantheisme, dan ke Polytheisme, hingga kemudian muncul lagi Monotheisme Islam<sup>17</sup> adalah relaitas dari roling dinamika keyakinan dan sistem ritual manusia terhadap Tuhan dalam sejarah.

Dalam menyelasaikan atau memecahkan problematika hidup yang tidak dapat diselesaikan upaya akal pikiran, maka manusia- pun sesuai keyakinan masing-masing meyakini Tuhan akan berkenan turut-serta memecahkannya, bila diminta bantuan-Nya. Untuk keperluan itu, mereka-pun terlibat dalam menyebut-nyebut nama Tuhan dan memanjatkan do'a kepada-Nya agar maksud mereka dikabulkan. Bagi yang berkeyakinan *Polytheisme* menyebut-nyebut dan memanjatkan do'a itu melalui tuhan-tuhan Kecil disamping Tuhan Yang Maha Agung. Sementara menurut *Monotheisme* langsung kepada Tuhan Yang Maha Agung.

Tuhan dalam bahasa Indonesia adalah sama dengan God dalam bahasa Inggris. Menurut bahasa Ibrani dan Arab, masing-masing disebut Eli<sup>18</sup>

Muhammad Farid Wajdi, Dâiram al-Ma'ârif al-Qurnu al-Râbi u al-Asyara al-Isyrin, Cet. ke 1, Dâr al-Ma'ârif (Libanon: T.Th.), h. 483-486

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Karen Armstrong, History Of God, Cet, Ke-20, Ballantine Books, (New York: 1994), h. 1-6

dan Allah<sup>19</sup>. Jika menurut bahasa Inggris keyakinan terhadap ajaran meng-Esa-kan Tuhan dan Men-syarîkat-kan-Nya disebut dengan Monotheism dan Polytheism, maka dalam bahasa Arab disebut Tauhîdullah dan Syirkubillah. Media, ingat, dan memohon bantuan kepada Tuhan menurut bahasa Indonesia, dalam bahasa Arabnya populer disebut dengan wasîlatun, dzikrullah, dan da'â Allah.

Hekekat wasîlatun, dzikruliah, dan da'â Allah dalam konteks syirkubillah adalah fenomena realistik dalam sistem keyakinan dan prilaku ritual manusia Arab kepada Allah sebagai Tuhan mereka, sebelum kemudian berpengaruh ke bangsa lain. Tentang sejak kapan praktek ritual melalui wasîlatun dalam dzikr dan berdo'a kepada Tuhan-Tuhan disamping Allah sehingga mereka jatuh pada sistem keyakinan dan ritual yang dinyatakan para Nabi dan Rasûlullah sebagai keyakinan dan ritual yang telah jatuh pada syirkubillah, maka diperlukan analisis historys dari para sejarawan.

Menurut para sejarawan, pluktuasi pertumbuhan, perkembangan, kejayaan, penurunan dan bahkan kehancuran wasilah dzikr dan do'a ('ibādah') dalam konteks syirkubillah dan tauhidullah bukan hanya terjadi pada masa Muhammad Ibn 'Abdillah, melainkan juga pada masa Nabi dan para Rasûlullah sebelumnya.

- 5

Para sejarawan telah menggambarkan dinamika persaingan antara penganut *syirkubillah* dan *tauhîdullah* muncul semenjak Adam hingga 'Îsâ As( 3948 SM<sup>20</sup>-29 M<sup>21</sup>). Dari 'Îsâ As hingga Muhammad Saw. ( 596 - 611 dan dari 611 - 634 M) <sup>22</sup>. Dari Muhammad Saw. masa hingga kini.

<sup>19</sup>Toshihiko Izutsu, God and Man in The Qur'an, Islamic Book Truth, €et. I. (Kuala Lumpur: 2001), h. 100

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Ibn Sa'ad, *Tahaqat al-Kubra*., I., Dar al-Kutub al-Ilmiah. (Bairut, 1997: 43-44), jarak Adam dan Nabi Nûh 10 Abad. DR. Muhammad Waşfa, *Târîkh al-Anbiyâ Wa al-Rusul* (Kairo, T.Thn:294) Adam di bumi sejak 3948 SM. DR. Muhammad Waşfa, İbrâniyyah, Sâmiriyyah, dan Sab'îniyyah umur Adam 930 tahun, kewafatannya tahun 4878 SM.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Menurut DR. Muhammad Waşfâ dalam Tärîkh al-Anbiya Wa al-Rusul, Cet. ke-1 Dâr al-Fadlîlah, (Kairo.,T.Thn),h. 294, Nabi Îsâ dilahir-kan 4 tahun Sebelum Masehi. Sedangkan umumya 33 tahun. Beliau wafat pada tahun 29 Masehi.

Ahmad Ishâq Ibn Ja'far Ibn Wahhâb Ibn Wadlîkh al-Ya'qûbî al-Bagdâdî ( W. 292 H ), Târîkh al-Ya'qûbî, Juz. ke-2. Cet I., Dâr al-Kutub al-Ilmiah, ( Bairut : 1999 M ), h. 5 dan 76 Atau lihat pula W. Montgomery Watt, Muhammad Prophet and Statesman, Cet. Ke-2., Oxford University Press ( Oxford: 1961 ), h. 7 dan 288

1.Dari Adam hingga masa 'Îsâ As( 3948 SM-29 M )

Penganut syirkubillah dan tauhîdullah bersaing ber-pluktuatif saling mengalahkan tergantung jumlah respondence masyarakat penganutnya. Jika mayoritas, maka berposisi di atas. Jika minoritas, maka ia-pun berposisi di bawah.

Adapun para pembela tauhîdullah adalah Adam, Syist, Anusy,Qân, Mahyalil, Yarid, Akhnûkh ( Idrîs ), Lamûk, Nûh, Hûd, Şâleh,Ibrâhîm, Ismâ'îl, Ishâq, Ya'qûb, Yûsûf, al-Asbâţ, Ayûb, Dzû al-Kifli, Syû'aeb, Mûsâ, Hârun, Dâud, Sulaimân, Ilyas, Ilyasa, Yûnus, Zakâria, Yahyâ, al-Masîh Ibn Mariam, Muhammad Ibn 'Abdillah. Mereka bersaing dengan para pembela Syirkubillah: Qâbil Ibn Adam, kaum Malâun,Namrûd, Fir'aun,Ţâlût dan Jâlût, Ratu Balqis, Akhâb Ibn 'Umary, Yahuram Ibn Akhâb Ibn 'Umary, Yahu Ibn Namsi, Yahu Ibn Yahu, dan Yuasy Ibn Yahu Akhâb, Abû Jahal, dan Abû Lahab.<sup>23</sup> Mereka saling mengalahkan.

(2).Dari 'Îsâ hingga masa Muhammad ( 4 SM hingga 634 M )

Berawal dari tudingan kaum Yahûdi terhadap Mariam telah ber-zinâ karena melahirkan 'Îsâ Ibn Mariam tanpa ayah. Maka tudingan itu ditolak kaum Naşrânî dengan membawa 'Îsâ pada Ibn Allah, Mariam dan Rûhu al-Quddûs yang kemudian melahirkan konsep teologi Trinitas <sup>24</sup>. Sementara, menurut Yahûdi, Ibmullah itu adalah 'Uzair. Perdebatan ini dikemukakan ayat 30 surat al-Taubat:

وَقَالَتِ الْيَهُودُ عُزَيْرٌ ابْنُ اللَّهِ وَقَالَتِ النَّصَارَى الْمَسِيحُ ابْنُ اللَّهِ ذَلِكَ قَوْلُمُمْ بِأَفْواهِهِمْ يُضَاهِئُونَ قَوْلُ الَّذِينَ كَقُرُوا مِنْ قَبْلُ قَاتَلَهُمُ اللَّهُ أَنَى يُؤْفَكُونَ

(Orang-orang Yahudi berkata: "Uzair itu putera Allah" dan orang Nasrani berkata: "Al Masih itu putera Allah". Demikian itulah ucapan mereka dengan mulut mereka, mereka meniru perkataan orang-orang kafir

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Imâm al-Hâfidz Ibn al-Fidâi Isma'îl Ibn Katsîr al-Qursyi al-Damsyiqy, Qaşaş al-Anbiyâ, Cet ke-1, Dâr al-Manâr ( Kairo : 2001), h. 6-460. Dan lihat pula DR. Muhammad Waşfâ, Târîkh al-Anbiyâ Wa al-Rusul Wa Irţibat al-Zamânî Wa al-Titqâdî, Cet ke-1, Dâr al-Fadîlah ( Kairo: T.Thn ). H. 7-339 atau Imâm al-Hâfidz Ibn al-Fidâi Isma'îl Ibn Katsîr al-Qursyi al-Damsyiqy, al-Bidâyah Wa al-Nihâyah, Juz. I Cet. Ke-1, Dâr al-Kutub al-Ilmiah ( Bairut : 2001 M ), h. 97-374 atau pada Juz, Il-nya dari halaman 3 hingga 321. Atau lihat juga Ibn al-Āsir, al-Kâmil Fî al-Târîkh, Juz. I, Cet. ke-3 Dâr al-Ilmiah ( Bairut : 1998 M ), h. 30-34

vang terdahulu. Dila nati Allah-lah mereka; hagaimana mereka sampai berpaling?). 25

Posisi yang demikian ini membawa sistem kayakinan dan ritual telah bergeser dari Tauhidullah kepada Syirkubillah di kalangan mereka. Dan di luar Mereka-pun muncul kaum Kâfir dan Paganism yang tampak muncul dominant dari tahun 300 M hingga menjelang akhir tahun ke 600 dari kelahiran 'Îsâ al-Masih<sup>26</sup>di seluruh jazîrah Arab, khususnya di Mekah. Kala itu ( 571 M ), lahir Muhammad Ibn Abdullah, Di masanya, sistem keyakinan dan ritual masvarakatnya terdiri atas 5 sekte teologi : al-Dah-riyyah,al-Watsaniyyah,al-Majusiyyah,al-Yahûdiyyah, dan al-Nasraniy-yah.27 (a) al-Dahriyyah

Menurut bahasa Arab," al-Dahru itu sama dengan al- Zamanu al-Tawilu."28 Maksudnya adalah zaman yang panjang. Ia tidak henti-hentinya. Dengan mengamati terhadap fenomena alam yang dikaitkan dengan perjalanan tempo ( waktu ), maka al-Dahriyyun memandang kehancuran dan kejadian alam dan manusia pada hakekatnya adalah kerana waktu secara alami. Jadi, mereka tidak beriman kepada Allah yang menciptakannya, melainkan hanya kepada perjalanan waktu yang secara empiris dilihat dan dirasakan-nya.29 Dalam konteks ini, al-Qur'an melalui ayat 24 surat al-Jatsiah mengemukakan pendapat mereka:

3

وَقَالُوا مَا هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا الدُّنْيَا غُوتُ وَغَيَّا وَمَا يُهْلِكُنَا إِلَّا الدَّهْرُ وَمَا لَحُمْ بِذَلِكَ مِنْ عِلْم إِنْ هُمْ

Dan mereka berkata: "Kehidupan ini tidak lain hanyalah kehidupan di dunia saja, kita mati dan kita hidup dan tidak ada yang membinasakan kita selain masa", dan mereka sekali-kali tidak mempunyai pengetahuan

DR. Muhammad Wasafa, Târîkh al-Anbiyâi Wa al-Rusul Wa Irtibât al-Zamânî Wa al-'Agâ'idî., Of.Cit., h.329-339

Ibn Mandzûr, Lisân al-'Arab. Jilid IL Op. Cit., h. 1439

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> DR Muhammad Waşafa, Târîkh al-Anbiyâi wa al-Rusul wa Irtibâţ al-Zamânî wa al-'Agâ'idî., Loc.Cit.

tentang itu, mereka tidak lain hanyalah menduga-duga saja). Dan ayat 35-37 al-Mu'minun meresponnya:

# أَيْعِدُكُمْ أَنَّكُمْ إِذَا مِثْمُ وَكُنتُمْ ثُرَابًا وَعِظَامًا أَنْكُمْ مُخْرَجُونَ

"Apakah ia menjanjikan kepada kamu sekalian, bahwa bila kamu telah mati dan telah menjadi tanah dan tulang helulang, kamu sesungguhnya akan dikeluarkan (dari kuburmu)?, مَنْهَاتَ عَيْهَاتَ عَيْهَاتَ عَيْهَاتَ عَيْهَاتَ عَيْهَاتَ فَيْهَاتَ عَيْهَاتَ لِمَا لُوعَالُونَ (dari kebenaran) apa yang diancamkan kepada kamu itu, إِنَّ هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا الدُّنْيَا (kehidupan itu tidak lain hanyalah kehidupan kita di dunia ini, kita mati dan kita hidup dan sekali-kali tidak akan dihangkitkan lagi). 30

## (b). al-Watsaniyyah

Menurut bahasa Arab, al-Watsaniah berasal dari akar kata watsana, watsanan, dan ausân yang berarti Şanamun atau Aşnâmun 31. Bahasa Indonesianya berhala atau patung. orang suci dan yang dimani dan disembah seperti halnya Allah. Patung-patungnya dari batu, perak atau perunggu, dan bahkan ada pula yang dari emas. Keyakinan mereka dibangun atas adanya person yang suci dan şâleh. Karena kesucian dan ke-şaleh-an, maka dirinya diyakini lebih dekat kepada Allah dan pada akhirnya diyakini sebagai Tuhan disamping-Nya yang menjelma di muka bumi. Dia patut untuk disembah dan dimintai pertolongan sekalipun mereka telah tiada dan hanya tinggal patung-patung yang diciptakan generasi penerusnya. Menurut para sejarawan, orang-orang suci dan şâleh yang diyakini sebagai wasîlah yang akan mam-pu menyampaikan harapan kepada Allah. Bahkan lebih dari itu ia disamakan dengan-Nya. Identitasnya sebagai berikut:

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> DEPAGRI, OP. Cit. h. 818 dan h. 530

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Abû Lois Ma'lûf, al-Munjid Fî al-Lughati Wa al-'Alâm, Cet Ke-37, Dâr al-Masyrîq, (Bairut: 1998 M.), Op. Cit., h. 887

| NT.   | KANDE GESTOOL | TN 4 | 35 S 96 S S |
|-------|---------------|------|-------------|
| Nama- | Nama          | Beri | nala        |

| No | Nama Berhala Penganut nya |                               | Keterangan    |  |
|----|---------------------------|-------------------------------|---------------|--|
| 1  | Wûd, dan Sawâ             | Nabi Nûh                      | Berparas      |  |
| 2  | Yagûst, dan Ya'ûq         | Nabi Nûh                      | Wanita        |  |
|    | al-Latta                  | Banu Tsaqif ( Hijâj) dan Ţâif | Berparas      |  |
| 4  | al-Uzza                   | Quraisy,Qânah,dan Syaibalı    | Wanita        |  |
| 5  | Hubalun                   | 'Umar Ibn Sabâ (Raja Hijâj )  | Berparas      |  |
| 6  | Asap                      | Syâm                          | Wanita        |  |
| 7  | Nâilah                    | Syâm                          | Berparas      |  |
| 8  | Katsra                    | Banu Tasim dan Judais         | Wanita        |  |
| 9  | Talmun                    | Banu Taimi                    | Paling Besar  |  |
| 10 | Dzau Syara                | 'Aus dan Khajraj              | Berparas Pria |  |
| 11 | al-Bâjir                  | Bani Azad                     | Berparas Pila |  |
| 12 | al-Jihar                  | Hawaz                         | Wanita        |  |
| 13 | Awâl                      | Bani Bakr dan Taglub          | wanna         |  |
| 14 | al-Muharag                | Bani Bakr Ibn Wâil            |               |  |
| 15 | Sa'ad                     | Malkan Ibn Kânah              |               |  |

#### (c) al-Majûsiyyah

Tokoh agama Majûsi adalah Zoraster ( زرادشت). Dia adalah tokoh dari kalangan penduduk Adzribijân. Ia dilahirkan pada tahun 660 SM. Dirinya mengaku sebagai seorang Nabi dan Rasûlullah, ia penantang sekte Paganism (Watsaniah). Menurutnya, mencipta kebaikan adalah Ahuran Mazdan. Sedangkan pembuat keburukan adalah Ahraman. Yang disebutan pertama (Ahuran Mazdan) adalah Tuhan Yang Maha Agung dan Azali. Dia terlepas dari Materi dan kekurangan. Dia tidak dilahirkan dan tidak Mati. Dia adalah rûh segala arwâh. Dia Maha Melihat namun tidak dapat dilihat. Dia ada di seluruh tempat, tapi tidak dapat dilihat di mana tempat-Nya. Dia maha Mengetahui masa kini dan mendatang. Maha Mengetahui ter-hadap alam Ghaib. Dia mengetahui isi nafs manusia. Dia Maha Kuasa atas segala sesuatu. Tidak ada sesuatu apapun yang tak diketahui-Nya. Dia Maha Penolong dan Tidak Ditolong. Dia Maha Pemelihara dan Pengayom si Miskin dan Kaya dengan tidak diskriminatif. Kemudian dirumuskankan atau di-

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> DR. Muhammad Waşafâ, Târîkh al-Anbiyâi Wa al-Rusul Wa Irtibâţ al-Zamânî Wa al-'Aqâ'idî, Ibid. h.33

alamatkan Akhur Mazdan itu adalah dengan matahari dan api.Mcreka mensucikan api dan menyembahnya.<sup>33</sup>

### (d). al-Yahûdiyyah

Menurut bahasa Arab, maka kata Yahûdiah berasal dari akar kata Hâda-Yahûdu, yang berarti tâba wa raja'a ilâ al-Haq 34 (bertaubat dan kembal kepada kebenaran). Sejalan dengan itu, kata Hâda dalam bahasa Ibrani adalah taubat atau kembali. Dari akar kata itu maka kemudian muncullah istilah Yahûdî. Ia di-nisbat-kan kepada Yahuda, yakni; Salah seorang dari 12 orang anak Ya'qûb Ibn Ishâq Ibn Ibrâhîm As. 35 Dari Yahûda itu maka lahirkan ajaran Yahûdi. Ajarannya itu kemudian dibawa masuk ke masyarakat kota Mekah oleh penganutnya dari ka-langan salah seorang raja Yaman yang bernama Yûsûf. Dia membawanya pada akhir abad kelima Masehi. 36

Dilihat dari sudut sistem keyakinan, Yahûdi Mekah ketika Muhammad membawa risalah Tauhîdullah, sudah tidak seperti Yahûdi yang mengikuti Keyakinan Nabi Mûsâ As, yakni : Tauhîdullah. Melainkan Yahûdi yang telah terlibat sistem keyakinan yang meyakini bahwa 'Uzair adalah Ihmullah (anak Allah). Mereka terlibat rumusan-rumusan kitab Talmûd berdasar atas pemikirannya, tidak lagi berdasar atas ajaran Nabi Mûsâ (Perjanjian Lama). Menurutnya, Perjanjian Lama itu sulit dipahami. Para pengikutnya hanya akan dapat memahaminya bila dibarengi dengan mempelajari Talmûd Bible yang berlawanan dari kitâb Perjanjian Lama. Dia antara contohnya adalah pernyataan: "Sesungguhnya Allah tidak sibuk di malam hari melainkan hanya mempelajari kitab Talmûd bersama Malâikat ".37"

Mereka terbagi menjadi dua kelompok : al-Syâmirah dan al-'Anâniah. Menurut al-Asyâmirah, kitab Perjanjian Lama itu di-nisbat-kan kepa-

<sup>33</sup> Fahru al-Râzi, 'Itiqadât Furuq al-Muslimîn wa al-Musyrikîn, Cet. Panitia Printing dan Publishing, (T.Tpt: 1938 M), h. 86

<sup>34</sup> Ibn Mandzûr, Lisân al-'Arab. Jilid VI. Op. Cit., h.4718

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Dra. Hermawati, MA. Sejarah Agama dan bangsa Yahudi, Cet. Ke-1., Raja Grafindo Persada., (Jakarta: 2005), b. 21

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> DR Muhammad Waşafa, Târîkh al-Anbiyai Wa al-Rusul Wa Irtibâţ al-Zamânî Wa al-'Aqâ'idî., Loc.Cii.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Sulaimân Mudlhar, Qişah al-'Aqâid Baina al-Samâ Wa al-Ardli, Cet. Panitia Penerangan Arabi, (T.Tp.: 1962), h. 333

da Mûsâ dan Hârûn. Dan di antara mereka ada yang berpendapat jumlah Kitâb Perjanjian Lama itu, semuanya ada 25 buah. Bersamaan dengan itu, al-'Anâniah memandang bahwasanya 'Isâ al-Masîh, bukan Rasúlullah, melainkan hanyalah orang yang datang untuk memperkuat ajaran Mûsâ. Kitâb Perjanjian Baru, bukan kitâb 'Îsâ al-Masîh. Kitâb 'Îsâ al-Masîh adalah Injil yang dikodipikasi oleh sebagian para muridnya. Di antara muridnya itu adalah kelompok al-Ma'adiah.

#### (e).Naşrâniyyah

Naşrâniyyah dapat diartikan berasal dari akar kata *Naşara* dalam bahasa Arab.Menurut bahasa Indonesianya, menolong. Akan tetapi, yang dimaksudkan adalah salah satu nama desa di negeri Syâm. <sup>38</sup>Namanya Nâşirah. Desa itu tempat siti Mariam kembali dari kepergiannya meninggalkan kampung halaman ke negeri Mesir membawa 'Isâ karena rasa malu yang dirasakannya.Di Nâşirah itulah 'Isâ dewasa dan berpengaruh sehingga kemudian agama yang dibawanya dikenal dengan sebutan al-Naşârâ. <sup>39</sup>

Seperti halnya Yahûdi, kaum Naşrâni di Mekah-pun telah terlibat pada sistem Keyakinan yang tidak lagi seperti keyakinan Nabi 'Îsâ al-Masîh. Mereka terbagi menjadi 72 golongan. Diantara golongan yang dominant adalah yang mengakui 'Îsâ al-Masîh dan ibunya Mariam sebagai Tuhan. Pendapat kelompok ini dikomentari al-Qur'an pada ayat 116 surat al-Mâidah, yakni:

وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَاعِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ ءَأَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِ وَأَمْنَ إِلَمَيْنِ مِنْ دُونِ اللَّهِ قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي جِحَلَّ إِنْ كُنْتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِيْمَتُهُ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِلَّكَ أَنْتَ عَلَّامُ الْمُغْيُوبِ مِ

"Dan (ingatlah) ketika Allah berfirman: "Hai 'Îsâ al-Masîh putera Maryam, adakah kamu meningkatkan kepada manusia: "Jadikanlah aku dan ibuku dua orang tuhan selain Allah?" 'Îsâ al-Masîh menjawab: "Maha Suci Eng-kau, tidaklah patut bagiku meningkatkan apa yang bukan hakku (meningkatkannya). Jika aku pernah meningkatkannya maka tentulah Engkau

<sup>38</sup> Ibn Mandzûr., Lisân al-'Arab. Jilid., VI., Op. Cit. h. 4441

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Ibn al-'Atsir, al-Kâmil Fî al-Târîkh, I, Cet. Ke- 3, Muhammad 'Ali Baidlawi, Dâr al-Kutub al-Ilmiah. (Bairut. 1998 M.), h. 241

telah mengetahuinya. Engkau mengetahui apa yang ada pada diriku dan aku tidak mengetahui apa yang ada pada diri Engkau. Sesungguhnya Engkau Maha Mengetahui perkara yang ghaib-ghaib".<sup>40</sup>

Pada tahun 325 M, dilaksanakan pertemuan tentang upaya pemurnian ajaran 'Îsâ al-Masîh. Pertemuan itu melahirkan dua kelompok yang ber-kesimpulan tak sama. Kelompok pertama di bawah kepemimpinan Aryusu. Ia adalah tokoh *Muwahhid*. Kelompok ini berpendapat bahwasanya 'Îsâ al-Masîh adalah makhluk Allah. Dan bahwasanya *Trinitas* adalah konsep yang telah menyimpang dari *sistem keyakinan* agama Naṣrânî. Dan yang kedua, di bawah kepemimpinan al-Syamas ( *Isnâsius* ). Dia seorang pemuda yang memandang bahwasanya 'Îsâ adalah Tuhan dan dia Pemersatu *al-Jauhar*. <sup>41</sup>

Dari sistem keyakinan dan ritual tersebut di atas, tam-paknya al-Watsaniun lebih dominan di Mekah tatkala kekuasa-annya berada pada Abû Lahab dan Jahal sebagai salah seorang tokoh penganut al-Watsaniun. Oleh karenanya, maka tidaklah heran jika para sejarawan lebih menggambarkan pertentangan Rasúlullah dengan mereka, ketika dia datang membawa ajaran Tauhidullah kepada mereka.

Dalam kaitannya dengan sejarah wasîlah, dzikr, do'a dan syirkubillah, maka tampak benang merahnya. Benang merah itu memberikan informasi bahwasanya do'a sebagai sebuah istilah dalam Islam telah muncul secara ber-pluktuatif bersaing dengan penganut Theism dan Atheism. Para Rasûlullah sebagai penganut Theism sejak Adam hingga Muhammad telah melakukan dan menyebut istilah al-Du'a dalam menurut Arab. Sementara dzikrullah, sekalipun menjadi budaya Musyrikûn Quraisy setelah 'ibâdah Haji, akan tetapi ketika ajaran paganisme mendominir, mereka lebih banyak terlibat untuk menyebut-nyebut kebesaran nenek moyang mereka dari pada Allah. Untuk itu, maka al-Qur'an melalui ayat 200 al-Baqarah mengemukakan firman Allah yang mengeritik kebiasaan mereka dengan keharusan menyebut-nyebut nama Allah. Teks-nya:

فَإِذَا فَضَيْتُمْ مَنَاسِكُكُمْ فَاذْكُرُوا اللَّهَ كَذِكْرِكُمْ ءَابَاءَكُمْ أُو أَشَدَّ ذِكْرًا

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> DEPAG RI., al-Qur'an dan Terjemahnya., Op. Cit., h. 183
<sup>41</sup> DR. Muhammad Waşafâ, Târîkh al-Anbiyâi Wa al-Rusul Wa Irtibâţ al-Zamânî Wa al-'Aqâ'idî., Op. Cit. . h. 340

Apabila kamu telah menyelesaikan 'ibâdah hajImu, maka berzikirlah (menyebutAllah), sebagaimana kamu menyebut-nyebut (membangga-bangga-kan) nenek nenek moyangmu, atau (bahkan) berzikirlah lebih banyak dari itu. 42

Interprestasi kontektual ayat ini dalam konteksnya sebagai respon terhadap Musyrikûn Quraisy setelah melaksanakan 'ibâdah Haji, tampaknya disepakati mufassirûn. Antara lain: al-Ţabari, Zamakhsyari, Ibn Katsîr, al-Ulûsî dan al-Tabatba'i. 43

3.Dari Masa Muhammad 571 hingga Kini.

Pemikiran dan praktek sistem dan ritual Tauhidullah dari masa Rasûlullah berkuasa hingga khalifah yang keempat ('Ali Ibn Abî Ţâlib), tampaknya belum ada wacana yang mengarah kepada kemunculan ide-ide baru
yang mendampinginya. Akan tetapi, setelah peristiwa parang suadara di Shiffin antara pasukan 'Ali Ibn Abî Ţâlib dengan Mu'âwiyah Ibn Abî Şafiyân sebagai gubernur Syâm,mulai terdapat fenomena-nya. Hubungan 'amal dengan
existensi ke-iman-an dan ke-kufur-an di antara mereka yang terlibat dalam
perang suadara mulai dibicarakan. Rumusannya sarat dilatarbelakangi nuansa politis.

Populer kala itu al-Khawârij, yang merumuskan bahwasanya 'amal sangat berpengaruh pada kualitas iman. Menurut mereka yang terlibat dalam perang suadara telah melakukan perbuatan maksiat dan kufur karena tidak menjadikan al-Qur'an sebagai hukum dalam ber-tahkîm (damai) melainkan mengikuti budaya Jâhiliah, yakni: al-Hakam. Pandangan itu direspon Murji-'ah dengan menyerahkan segala urusan mereka kepada Allah. Dan Syî'ah yang lebih memihak kepemimpinan harus jatuh ke 'Ali Ibn Abî Ţālib bukan kepada şahâbat Rasûlullah lainnya. Demikian itu, karena selain pemuda

42 DEPAG., RI. al-Qur'an dan Terjemahnya, Op., Cit., h. 48

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Abû Ja'far Muhammad Jarîr al-Ţabari al-Musammā Jāmi'u al-Bayān Fi Ta wil al-Qur'an, II, Op.Cit., h.30. Atau al-Imām Abû al-Qâsim Jārullah Mahmūd Ibn 'Umar Ibn Muhammad al-Zamakhsyari, al-Kasyyāf, Juz I, Op.Cit., h. 242-243. Atau al-Imām al-Hâfidl 'Imāduddîn Abû al-Fidâi Ismâ'il Ibn Katsîr al-Qursyi al-Damsyiqi (W. 774 H), Tafsîr al-Qur'an al-Azīm, I,h.243. Atau Abû al-Tsanâ Syihâbuddîn al-Sayyid Mahmūd Afandî al-Ulûsî al-Bagdâdî, Rith al-Ma'ānî Fī Tafsîr al-Qur'an al-Azīm Wa al-Samb'u al-Matsânî, II,Op.Cit.h. 485. Atau al-Sayyid Muhammad Husaian al-Ţabâṭabâ'i, al-Mîzān Fī Tafsîr al-Qur'an, II,Op. Cit. h. 80-81

yang pertama beriman kepada ajaran yang dibawa Muhammad dari Allah, dia keponakan dan sekaligus menantu *Rasûlullah* yang mendapatkan *waşiat* untuk memegang tampuk kepemimpinan darinya. *Rasûlullah* pernah ber-*waşiat* untuknya. Oleh karenanya, mereka menempatkan kepemimpinan ( *imâmah* ) dalam Islam yang harus jatuh kepada 'Ali Ibn Abî Ţâlib dan keturunannya adalah bagian dari keimanan mereka.

Berbeda dari *Syî'ah*, *Ahli Sunnah* yang mengklaim dirinya, berada pada posisi yang paling benar. Dan merasa paling sah secara hukum untuk menjadi kelompok yang paling dijamin keselamatan mereka menurut sabda *Rasûlullah*. Sabda itu populer dikemukakan mereka adalah: <sup>45</sup>

تفترق أمّتي علي ثلاث و سبعين فرقة كلّهن في النار إلا واحدة ما أنا وأصحابي

(Umat ku akan menjadi 73 tiga golongan, semuanya masuk neraka kecuali satu kelompok saja, yakni kelompok Aku dan Para Sahabatku).

Qadariyah dan Jabariyah yang berbicara tentang hubungan antara kekuasaan, kehandak, dan keadilan Allah dan Manusia. Menurut yang pertama manusia memiliki free will, ackt, and choise. Sementara menurut yang kedua, tidak. Semuanya ditentukan Allah. Jika menurut Asy'ariah, Allah itu menyatu tapi seolah-olah dalam posisi yang berdiri sendiri dengan dzât-Nya yang qadîm, maka menurut Mu'tazilah jika şifat Allah qadîm dan sifat - Nya-pun qadîm maka akan terjadi dua hal yang qadîm. Dan karena al-Asy'ariah mengimani demi-kian, maka ia telah jatuh pada Syirkubillah. Oleh karena itu, Mu'tazilah menolak sifat Allah dalam rumusan Tauhidullah-nya. Menurut al-Asy'ariah, kekuasaan, keadilan dan kehendak Allah itu muthlak sehingga yang berbuat jahat boleh jadi dimasukan ke surga dan yang berbuat baik ke neraka, namun dalam hal ini, tergantung kehendak Allah. Menurut Mu'tazilah kehendak dan kekuasaan Allah kaitannya dengan keharusan Allah patuh pada janji dan ancaman-Nya tentang yang berbuat baik akan dimasukan ke surga dan yang berbuat jahat akan ke neraka, maka kekuasaan dan kehendak Allah menjadi terbatas oleh keadilan-Nya sendiri.

<sup>45</sup> Imâm Ahmad Ibn Hanbal, al-Musnad, II., Maktabah al-Turats al-Islâmî, ( T.Tmp: 1994), h. 332

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>Nåsir Ibn 'Ali 'Ā'idl Hasan, Ahli Sunnah wa al-Jamà'ah, Juz III, Cet.ke-2, al-Rusyd (Riayâdl:1995 M), h, 89. Lihat pula DR. Mahmûd Gurâbah, Abû al-Hasan al-Asy'ary, Cet., ke-1, al-Risâlah (al-'Ābidîn:1952), h. 35

Menurut al-Asy'ariah, Allah Maha Mengetahui atas segala sesuatu dari mulai yang partsial hingga yang global ( juziyah dan kulliyah ), maka dengan konsep sunnatullah yang tidak berubah dan tidak dapat diganti, menurut Mu'tazilah, Allah hanya mengetahui yang umum saja ( Kulliyat ), dan tidak mengetahui detelitas (Juziyyah ) yang dilakukan hamba-Nya. Oleh karenanya, maka permohonan bantuan kepada Allah dalam hal-hal yang detail yang berada pada wilayah kekuasaan manusia untuk merubahnya menjadi tidak efektif. Menurutnya, do'a hanyalah 'ibûdah belaka. Sementara menurut al-Asy'ariah sekalipun melibatkan konsep kasabnya, tetap memposisikan do'a bukan hanya sekedar 'ibûdah, melainkan efektif bagi perubahan sesuatu walaupun sampai ketingkatan juziyyah. 46

Bersamaan dengan pergumulan dan persaingan politik dan agama, maka sejak pada masa Muhammad Saw., masih hidup terdapat orang-orang yang lebih konsentrasi kepada urusan 'ibâdah dan keilmuan dari pada ke politik atau peperangan. Mereka dikenal dengan ahli Şuffah. Antara lain: Abû Huracrah, Abû Dâud al-Gifârî, Ka'ab Ibn Mâlik al-Anşârî dan Salmân al-Fârisî. \*Kehidupan mereka miskin dan sederhana. Hal yang serupa, ketika perang saudara terjadi, dan juga pada masa-masa kejayaan Islam pada dinasti Banî Umâyah, dan 'Abasiah, terdapat sekelompok mu'min dan mu-minat yang lebih herkonsentrasi kepada 'ibâdah. Dalam prakteknya, mereka mensucikan jiwa dengan begitu memperhatikan masalah keduniaan. Mensucikan jiwa dalam bahasa Arabnya adalah sawwafa-yusawwifu, tasawwuf. Dalam upaya konsentrasi dalam 'ibâdah mereka pun mempunyai cara atau metode. Dalam bahasa Arabnya disebut dengan Tariqat. Mereka memiliki rumusan-ru-musan tertentu sebagai metode mendekatkan diri kepada Allah.

Dalam sejarah, mereka populer disebut dengan ahli *Taşawwif* atau *Tarîqat*. Antara lain: Selain ahli *Şuffah* seperti Salmân al-Fârsî dan kawan-kawan juga para *khalîfah* yang empat dari kalangan şahâbat. Mereka-pun tergolong kepada ahli *Taşawwuf*. Sedangkan dari kalangan Tâbi'in adalah Uwais, Hasan al-Başri (w.110 H / 720 M), Ibrâhîm Ibn Adham (126 H /

<sup>47</sup> Muhammad Ilyâs 'Abd al-Gânî, Buyût al-Şahâbat Haula al-Masjid al-Nabawi al-Syarîfî, Cet ke IV. Dâr al-Hadits, (Madînah 1989 M.), h. 49-50

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> DR. Mahmûd Gurâbah, Abû al-Hasan al-Asy 'ary, Cet. ke-1, al-Risâlah ( 'Ābidîn : 1952 ), h. 37-44 Lihat pula, al-Qâdlî al-Qudlât 'Abd al-Jabbâr Ibn Ahmad, Syarhu 'Uşû al-Khamsah, Cet. ke-3, Maktabah Wahbah ( Kairo : 1996 M ), h. 301

776 M), Rabi'ah al-Adâwiah (w.135 H / 745 M) dan lain-lainnya termasuk Muhammad 'Abdu al-Qâdir Ibn Abi Salah Ibn Jundi Dausat al-Jailâni al-Hanbali (w 571 H/1171 M).

Bersamaan dengan itu munculnya pemikiran ahli *Tayawwuf* di atas, muncul pula para pemikir ahli *Syarî'ah*. Antara keduanya memiliki pandangan yang berbeda tentang posisi Allah dalam *konteks Syirkubillah*. Perbedaan itu antara lain pada perbedaan memandang Allah, dan *al-Wasîlah*.

Jika menurut Ahli Syarî'at, Allah itu adalah al-Syâr'i (Pembuat Syarî'at ) dan setiap mu'min terikat hukum-Nya baik dalam maupun mu-'âmalah. Karena syarî'at itu telah ada dalam al-Qur'an dan dicontohkan Ra-sûlullah serta ditetapkan ulama mujtahid dalam hal-hal yang tidak dimuat al-Qur'an dan al-Hadîts secara jelas, maka mu'min terikat oleh produk ijtihâd ulama itu yang biasa disebut dengan al-Figh. Dan menurut ahli Figh sejalan dengan semangat al-Qur'an dan al-Hadîts, al-Wasîlah sebagaimana yang dimuat ayat 35 al-Mâidah adalah 'amal şâleh dengan menta'ati perintah dan menjauhi larangan Allah. Bukan dengan mengkaitkan dzikr dan do'a kepada para guru, ulama, Rasûlullah, Malâikat, hingga ke Allah. Proses itu, tak ada contohnya dari Rasûlullah. Sementara itu, dengan memposisikan Allah bukan hanya yang Maha Kuasa melainkan juga Maha Suci. Sebagai Yang Maha Suci, Dia hanya dapat didekati oleh kesucian jiwa manusia. Dalam rangka berupaya untuk mensucikan jiwa, maka manusia dituntut bertaubat ( mandi taubat dan istigfar sebanyak-banyaknya ), mahabbat ( dengan dzikrullah sebanyak-banyaknya ),ma'rîfat, fanâ,haqâ,dan akhirnya sampai kepada ittihâd.Baik ajaran hidayatullah maupun praktek tasawwuf di-claim kaum şûfî sebagai tarîqat ( cara ) yang telah ditempuh Rasûlullah, şahâbat dan para ulama. Oleh karenanya, maka dalam praktek dzikr dan berdo'a kepada Allah, harus ber-irtibat (ber-wasîlah) kepada mereka sebagai konsekwensinya. Lagi-lagi pemikiran dan praktek 'ibádah ( dzikr dan do'a ) seperti ini dianggap takhayyul dan khurâfat serta bid'ah oleh ahli Syarî'at.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Muhammad Ibn al-Hasan al-Hujawi al-Tsa'alibi al-Fâsi (1291-1376 H), al-Fikru al-Nâmî Fî Târiikh al-Fiqh al-Islâmî, Juz. Il Bagian III dan IV, cet. ke -1, dar al-Kutub al-Ilmiah (Bairut 1995 M), h. 55-64 atau lihat pula Michel A. Sells, *Terbakar Cinta Tuhan*, Cet. ke-1, Mizan (Bandung 2004 M), h. 409-410

Pernyataan di atas, final pada kesimpulan, bahwasanya al-Wasilah dalam dzikr dan do'a subur ditumbuh-kembangan ahli Tariqat. Dan tidak, oleh para ahli Syari'ai. Dalam upaya menumbuh-kembangkan al-Wasilah sehingga menjadi bahagian intergral dari sistem keyakinan dan ritual Islam versi Tariqat, maka ahli Tariqat tentu memiliki berbagai alasan. Paling tidak, alasannya itu ada yang bertalian dengan proses sampainya hidayah dan penetapan ikrar seseorang untuk menyatakan beriman kepada Allah dan Rasul-Nya melalui syahadatain, yakni : Bersaksi bahwasanya tiada Tuhan melain-kan hanyalah Allah, dan Muhammad adalah utusan-Nya. Ikrar sya-hadatain ini melalui dan di hadapan Rasulullah, ketika beliau masih hidup. Cara ini disebut bai at. Ia digambarkan ayat 10 surat al-Fathu dalam al-Qur'an, yakni; Sebagai berikut:

عَلَى نَفْسِهِ وَمَنَ أَوْفَ كِمَا إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّا يُبَايِعُونَ اللَّهَ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ فَمَنْ نَكَثَ فَإِثَمَا يَنْكُثُ عَاهَدَ عَلَيْهُ اللَّهُ فَسَيُؤْتِيهِ أَحْرًا عَظِيمًا

"Bahwasanya orang-orang yang berjanji setia kepada kamu sesungguhnya mereka berjanji setia kepada Allah. Tangan Allah di atas tangan mereka, maka barangsiapa yang melanggar janjinya niscaya akibat ia melanggar janji itu akan menimpa dirinya sendiri dan barangsiapa menepati janjinya kepada Allah maka Allah akan memberinya pahala yang besar). <sup>49</sup> Dalam sejarahnya pernah terjadi dua Bait, yakni: bai'ah 'Aqabah Pertama dan Kedua yang dilakukan Rasûlullah kepada orang-orang Madinah.

Selain ayat itu, tentu saja praktek Rasûlullah mem-bai'at orang-orang yang akan berikrar syahâdatain itu juga adalah landasan hukum. Di sini, dia berposisi sebagai wasîlah untuk mem-formalitas-kan hidâyah Allah yang telah mereka terima dari Allah.Akan tetapi setelah Rasûlullah wafat, maka beralih kepada para ulama penerusnya. Di kalangan ahli tarîqat, ulama yang dimaksudkan adalah mursyîd atau guru.

Selain dalam syahadatain praktek wasîlah itupun muncul pada diri Rasûlullah.Di satu sisi beliau sebagai wasîlah, sedangkan di sisi lain, beliaupun pernah ber-wasîlah dalam do'a kepada Allah. Misalnya seperti kasus orang buta yang meminta agar Rasûlullah mendo'akannya menjadi sembuh.Orang itu mengatakan:

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> DEPAG.RLal-Our'an dan Terjemahnya, Op.Cit., h. 838.

<sup>30</sup> al-Turmudzi, al-Jami 'al-Sahih, I (Bairut: Dar Kutub al-Ilmiah, 2000)., h. 407

اللهم إني أسألك وأتوجّه إليك بنبيك محمد نبي الرحمة يا محمد إني أتوجه بك إلى ربي في حاجتي لتقضى اللهم سفعه في .

(Ya Allah ya Tuhan Kami !Aku memohon kepada Mu dan menghadapkan wajahku kepada-Mu melalui nabi Mu:Muhammad, Nabi yang membawa rahmat.(Kemudian berkata): Wahai Muhammad! Sungguh aku menghadap Tuhan-ku melalui engkau untuk memenuhi kebutuhan-ku, Ya Allah ya Tuhan kami laksanakanlah untuk-ku ). Orang itu kemudian sembuh.

Ketika Ibn 'Umar hendak melaksanakan 'Umrah dan mohon idzin kepada Rasûlullah, maka beliau-pun meminta dido'akan;

لا تنسانا يا أحي من دعائك (jangan lupakan kami wahai suadaraku dari do'amu),

Argumentasi-argumentasi dan praktek-praktek ritual ahli Tasawwuf dan Tarîqat direspon ahli Syarî'at dengan pandangan yang berbeda sehingga memunculkan wacana dan dinamika yang mengarah kepada pergumulan dan persaingan dalam konteks kehidupan social dan bahkan politik.

Pergumulan dan persaingannya terus bergulir dari munculnya pemikiran dan praktek taşawwuf hingga kini. Misalnya 'Abd al-Qådir al-Jailân'î (w. 571 H )yang dikritik Ibn Taimiah (661-728 H)52 dan orang-orang yang sepaham dengannya. Penyebab perbedaan pandangan antara keduanya adalah karena paradigma kebenaran yang berbeda. Menurut kaum sûfî, kebenaran itu lebih dibangun berdasar atas kesucian jiwa dari hal-hal selain Allah, sementara ahli Syari'ai lebih menekankan kepada keharusan mengikuti hukum Allah di dalam al-Qur'an yang dicontohkan Rasûlullah yang harus belibatkan diri pada keimanan terhadap Allah,kepada-Nya dan tidak mengabaikan urusan dunia.Namun demikian,dalam praktek mengurusi dunia memunculkan konflik atau kejahatan atau sikap berpoya-poya sehingga ber-fenomena mengutumakan dunia di atas Allah. Akibat seperti inilah yang tak disukai kaum sûfî dari realitas kehidupan para penguasa Islam berlindung di balik al-Qur'an dan al-Hadîts, melakukan hal-hal negatip seperti tersebut di atas.

<sup>58</sup> Abû al-Tsanâ Syihâbuddîn al-Savyid Mahmûd Afandî al-Ulûsî al-Bag-dâdî, Rûh al-Ma'ânî Fî Tafsîr al-Qur'an al-Adîm Wa al-Samb'u al-Matsânî, Jihd III., Dâr Misr Litaba'a, (Said Juadah al-Suhar And Co : T.Thn), h. 295. Lihat pula Sunan Ibn Mâja, II. Dâr al-Kutub al-Ilmiah (Bairut: T.Thn), h. 966. Hadîts No 2894:

<sup>-</sup>wahai suadaraku! ikutkan kami dalam se يا أخى اشركنا في شي من دعائك و لا تتسانا suatu dari du'amu, jangan hipa kami)

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>Ibn Katsìr, al-Bidâyah wa al-Nihâyah, VII., Cet Ke-3. Dâr al-Kutub al-Ilmiah ( Bairut 1987), h.255 atau DR. Abd al-Fattâh Ahmad Fuadz, Ibn Taimiah wa Mauqû'uhu Min al-Fikr al-Islâmî, Cet. ke-1, al- Haiah al-Misriyah, (Iskandariyah, 1980 M), h. 6

# BAB III WASÎLAH DALAM DZIKR, DO'A, DAN SYIRIKUBILLAH MENURUT 'ABDU AL-QÂDIR AL-JAILÂNÎ

A.Riwayat Hidup

¢

'Abdu al-Qâdir al-Jailânî, termasuk dari sekian banyak ulama yang dicatat sejarawan karena memiliki pemikiran dan kiprah perjuangan membela Islam melalui tarîqat-nya dalam konteks kehidupan ritual dan social. Sekalipun secara sepintas, tarîqat-nya masyhûr dikenal kaum muslimîn, namun belum tentu mereka mengetahui benar hakekat pemikiran-nya secara mendetail tentang wasîlah dalam dzikr dan do'a konteks syirkubillah.

Biasanya, pemikiran seseorang, tak terkecuali 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî akan terpengaruhi oleh situasi dan kondisi latarbelakang sejarah kelahiran, keluarga, kehidupan social kemasyarakatan yang mengitarinya.Bahkan, sistem dan dinamika social politik dan ekonomi di masa ia hidup turut pula mempengaruhi.Penelusuran terhadap faktor-faktor tersebut dalam kaitannya dengan detelitas hakekat pemikiran tariqat-nya untuk kepentingan ilmiah akan menjadi urgen di-deskripsi-kan.

Sebagaimana halnya figur tokoh lain, 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî melewati proses pendidikan Keluarga di masa kanak-kanak; Sekolah, di masa remaja; Masyarakat, di masa dewasa. Dan kemudian masing-masing ternyata telah ber-inovasi (bid'ah) atau discovery (tajdîd) dalam memahami sistem ajaran Islam dari 'aqîdah, syarîah hingga kepada akhlâq Islam, di masa tua sebagai medium kiprah dan perjuangan. Setelah ditelusuri melalui berbagai tulisan yang ada, ternyata latarbelakang kelahiran, pendidikan, dan kiprah perjuangan 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî, memilih dan menekuni ilmu tarîqat dalam Islam.

Abdu al-Qâdir al-Jailânî dilahirkan dilahirkan pada 470 H (1077 M) di Jîlân kota terpencil di balakang Tabrasan, dan wafat di Bagdad pada tahun 561 H (1166 M) dalam usia 91 tahun. Sebagai anak yang dilahirkan di kalangan keluarga ahli ilmu, maka tampak sekali 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî di-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> al-Zahabi, Siâr al-'Alâm al-Nubala, XX, Cet. Ke-4, al-Muassasah al- Risâlah ( Bairut: 1406 H.)., h. 439-410

pengaruhi oleh pendidikan dari lingkungan keluarganya. Fenomenanya tampak significant. Misalnya, ketika 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî menginjak pada masa remaja dan sampai di Bagdad untuk menuntut ilmu agama, ternyata dirinya telah hafal al-Qur'an sebelum mempelajari ilmu Fiqh, Uşul Fiqh, Taşawwuf, dan Hadîts kepada para gurunya, di sana.

Dalam bidang Fiqh,dan Uşul Fiqh, 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî belajar kepada Abû Khattâb Mahfûz Ibn Ahmad Ibn Ahmad al-Kaluzani Abû Tâlib al-Bagdâdî(432-510H); Abû Said al-Mubârak Ibn al-Makhzumi Syaekh Hanabilah(w.513 H), dan Abû al-Wafâ Ali Ibn Aqil Ibn 'Abdullah al-Bagdâdî (431-513 H)². Mereka ber-madzhab Hambali. Sedangkan dalam Taşawwuf, ia berguru kepada Hammad Ibn Muslim al-Dabbas.³ Dan hadîts, belajar kepada Abû Muhammad Ja'far Ibn Ahmad al-Bagdâdî al-Siraj (417-500 H)⁴, Abû al-Qâsim Ali Ibn Ahmad Ibn Muhammad Ibn Bayân al-Bagdâdî (413-510 H)⁵, dan (3). Abû 'Abdullah Yahya Ibn Imâm Abû Ali Hasan Ibn Ahmad Ibn Banna al-Bagdâdî al-Hambali (453-531 H).⁶

Semula, 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî, tidak lebih dari hanya sekedar pencari Ilmu dalam Islam. Pandangan dan praktek hidupnya lebih bercorak pada teologi dan fiqh Ahli Sunnah Wa al- Jamâ'ah. Akan tetapi kemudian, pandangan dan praktek hidupnya lebih ber-fenomena memilih corak Taṣawwuf. Tentang mengapa dirinya memilih corak Taṣawwuf, maka ada banyak faktor yang mempengaruhinya. Antara lain: Disamping telah mengenyam ilmu Taṣawwuf sejak semula, dirinya-pun pada ketika masa tuanya dihadapkan kepada dinamika social-politik yang sarat nuansa lebih mengutamakan dan me-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Imâm Azahabi, Siyâr A lâm al-Nubala, XIX., Cet. Ke-4, Muassasah al- Risâ-lah ( Bairut: 1406 H.)., h. 348 Lihat pula Ibn Rajab, Zail Ţabaqât al-Hanâbilah, I., Cet. Ke-1., al-Sunnah Muhammadiyyah ( Kairo: 1372 H.)., h. 116

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Imâm Azahabi, Siyâr A lâm al-Nubala, XIX., Cet. Ke-4, Muassasah al- Risâlah (Bairut: 1406 H.)., h. 594. Lihat pula Ibnu Imad, Syazarat al-Zahab, IV., Cet. ke-1., Dar al-Fikr (Bairut: 1409 H.)., h. 73

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Imâm Azahabi, Siyâr A'lâm al-Nuhala, XIX, Cet. Ke-4, Muassasah al-Risâlah ( Bairut: 1406 H.)., h. 228. Lihat pula Ibnu'Îmâd, Syazarai al-Zahah, III., Cet. ke-1., Dâr al-Fikr (Bairut: 1409 H.)., h. 411

Imâm Azahabi, Siyâr A 'lâm al-Nubala, XIX., Cet. Ke-4, Ibid., h. 228.
 Imâm Azahabi, Siyâr A 'lâm al-Nubala, XX, Cet. Ke-4., Ibid., h. 6

ngejar kehidupan *duniawiah* sehingga terjadi persaingan dan *konflik politik* yang membawa kesengsaraan rakyat pada 5 *khalifah* bani Abâs. Kelimanya itu al-Mustazhir Billah (470-512 H); al-Mustarsyîd Ibn al-Mustazir (512-529 H); al-Rasyîd Billah (529-529 H kurang 1 bulan); al-Muqtafi Liamrillah (529-555 H) dan al-Mustanjîd Billah (555-555 H).

Pada masa mereka, terdapat fenomena lebih tendencius kepada ke-dunia-an dan sekaligus mengabaikan ke-akhirat-an. Di antaranya:(1). Para khalifah banî 'Abâs banyak menghambur-hamburkan uang dan berpoya-poya dalam membelanjakan harta kekayaan untuk keperlauan yang tidak di-sya-rî'at-kan atau banyak diberikan kepada para penyair dan para perayu atau pemikir dan pelaku kelompok Asal Bapak Senang; (2). Memberikan keku-asaan kepada orang yang tak berhak menerimanya, kerena îmân dan kemam-puannya rendah. Posisi yang seharusnya diberikan pada para ulama şâleh, malah diserahkan kepada orang-orang Non Arab yang lemah îmân dan tidak amânah. Umat dihianati, rasa aman mereka tidak terjamin. (3) Para khalîfah lebih mendekat kepada majlis orang-orang Fâsik dari pada ke ulama atau orang şâleh yang sanggup menanggung penderitaan umat dan memperhatikan kemaslahatan mereka.<sup>8</sup>

Jika di masa muda memiliki para guru, maka di masa tua, syaekh 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî memiliki murid. Antara lain: (1) al-Qâdlî Abû Mahâsin 'Umar Ibn Ali Ibn Hadlar al-Quraisy (w. 575 II). Ia adalah hâfidl al-Qur'an, Faqîh dan Muhâdits, dan pernah menjadi Qâdlî. (2). Taqiyuddîn Abû Muhammad 'Abdu al-Ghâni Ibn 'Abdu al-Wahîd Ibn Ali Ibn Surûr al-Maqdisi (w.600 H di Bagdad), dan Muwâfiquddîn Abû Muhammad 'Abdullah Ibn Ahmad Ibn Muhammad Ibn Qudamah al-Maqdisi. Dia penulis kitâb al-Mughnî, al-Kâfi, al-Muqnî, dan al-'Umdâh. Ia adalah imâm para pengikut mazhab Hambali di masjid Damascus.

Selain ketiga orang muridnya di atas, diantara putera-putera syaekh 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî-pun ada yang menjadi muridnya yang kemudian

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> al-Hafidh Ibn Katsîr, al-Bidâyah wa al-Nihâyah, Juz., XII., Cet. Ke- 1, Dâr al-Kutub al-Ilmiah (Baiut: 1987 M)., h. 156, 223, 224, dan 281

menyebarluaskan ajaran bapaknya. Misalnya:(1) 'Abdu al-Râzzaq Ibn 'Abdu al-Qâdir al-Jailâni(528-603 H). Dia adalah adalah ahli 'ibâdah, zuhud, isîqat, qanî', faqîh, wara', dan sabar. (2). 'Abdu al-Wahhâb Ibn 'Abdu al-Qâdir al-Jailâni(522-593 H). Ia memiliki ilmu yang luas, penampilannya menawan, manis tutur katanya, dan enak didengar.

Bersamaan dengan itu, syaekh 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî-pun memiliki pemikiran teoritik tentang ajaran Islam. Di antaranya sistem keyakinan dan ritual yang berkaitan dengan wasilah, dalam dzikr, dan do'a konteks Tauhidullah sebagai lawan dari Syirkuhillah sebagaimana dalam karyanya: al-Ghunyah Li Ţâlib al-Haq Azza Wajalla; Futûh al-Gaib, dan al-Fathu al-Rabbânî Wa al- Faidl al-Rahmânî. Para murid-nya pun telah membuat karyakarya tulis yang berkenaan dengan ajarannya. Misalnya: al-Aurâd al-Qâdiriyyah yang dikumpulkan oleh Muhammad Salim Bawwah; al-Safinah al-Qâdiriyyah yang ditulis oleh Ibn Hajar al-Asqalânî; Ghabtatu al-Nâdir fi Tarjamati Syaekh 'Abdu al-Qâdir yang ditulis oleh Muhammad Āmîn al-Kailânî, dan al-Fuyûdat al-Rabâniyyah fî al-Ma'atsir Wa al-Aurâd al-Qâdiriyyah yang ditulis oleh Ismâ'il Ibn Sayyid Muhammad al-Qadari. 10

# B. Wasîlah dalam dzikr dan do'a menurut 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî

Sebagaimana telah dikemukakan di atas, karya 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî adalah al-Ghinyah Li Tâlib al-Haq Azza Wajalla; Futûh al-Gaib, dan al-Fathu al-Rabbânî wa al-Faidl al-Rahmânî. Ketiganya memuat konsep tauhîdullah, wasîlah dalam dzikr dan do'a kepada-Nya.Konsepnya itu bertolak dari al-Qur'an dan al-Hadîts dengan metode analisis berdasar atas Ahli Sunnah Wa al-Jamâ'ah.

Sebagaimana masyhûr dikenal para ulama, Ahli Sunnah Wa al-Jamâ-'ah memposisikan wahyu wasîlah petunjuk bagi manusia untuk menemukan Allah,ber-îmân kepada-Nya, mengetahui prinsip-prinsip aqîdah, syarî'at,

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Ibn Imad, Sazarai al-Zahah, IV., Cet., ke-1., Op.Cit., h. 314
<sup>10</sup> Khairuddin al-Zarkali, al-'Alam., IV. Cet. ke-9, Dâr Ilmu al-Malâyîn, (Bairut: 1990 M.), h.17

akhlâq mu'âmalah dan 'ibâdah termasuk dzikr dan berdo'a. Sedangkan teknisnya sebagaimana dicontohkan Rasûlutlah yang kemudian dijelaskan para şahâbat dan ulama baik dari kalangan Tâbi'în maupun Tâbi't - Tâbi'ın dan para penerusnya hingga masa kini.

Sejalan para ulama yang lain dari kalangan Ahti Sunnah Wa al- jamâ-'ah dalam memberikan batasan îmân, tauhîd dan syirkubillah, maka dengan bertolak dari firman Allah pada ayat 124, yakni:

الَّذِينَ ءَامَنُوا فَزَادَتُهُمْ إِيمَانًا وَهُمْ يَسْتَبْشِرُونَ

( Adapun orang-orang yang beriman, maka surat ini menambah imannya, sedang mereka merasa gembira ) dan sabda Rasûlullah, ( الإيمان يزيد : Iman itu bertambah dan berkurang ), maka 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî-pun mengemukakan konsep îmân yang diyakini dari hasil interpretasi terhadap ayat al-Qur'an dan al-Hadîts di atas. Tuturnya:

نعتقد أنَّ الإيمان قول بالسان و معرفة بالجنان و عمل بالأركان يزيد و ينقص بالعصيان ويقوي بالعلم ويضعف بالجهل وبالبوفيق يقع

(Kami meyakini bahwa îmân itu adalah ucapan lisan, pengetahuan hati, dan perbuatan anggota badan, ia bertambah berkat keta'atan, berkurang lantaran kemaksiatan, menguat karena ilmu, melemah karena kebodohan dan akan timbul karena adanya taufiq)

9

Bersamaan dengan itu, dia-pun menambahkan konsep *îmân* dengan keyakinan hati yang harus diberangi ilmu terhadap yang diyakini. Ilmu yang dimaksudkannya adalah mengetahui Allah, şifat-şifat dan seluruh keta'atan yang wajib dilakukan dan 'ihâdah Sunnat serta menjauhi keburukan dan kemaksiatan.

Dari konsep îmân nya yang seperti itu, maka lahir rumusan teoretik tentang tauhîdullah, syirkubillah yang sekaligus akan memunculkan format tuntunan praktis 'ibādah (dzikr dan do'a) yang akan berkaitan dengan

Abdu al-Qâdir al-Jailânî, al-Gunyah Lî Ţâlibi Ţarîq al-Haq, Juz. I., Dâr al-Kutub al-Islâmiyyah, (T.Tmt: T.Thn.)., h. 62

wasîlah (medium) karena hal-hal itu dalam *realitas*nya terikat kebutuhan terhadapnya. Demikian pula dalam prinsip-prinsip ber-*mu'âmalah*. a.Dalam ber-*mu'âmalah* harus berdasar *Tauhidullah* bukan *Svirkubillah* 

Jika Tauhidullah berarti meng-Esa-kan Allah, maka Syirkubillah menyekutukan-Nya. Agar Tauhidullah itu betul-betul terjaga dari peluang Syirkubillah, maka menurut 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî, ia harus betul-betul ditanamkan dalam hati. Di antara implementasinya dalam ber-mu'âmalah adalah seorang mu'min dilarang menentang Allah dan mengharan kepada salain Nya-

orang mu'min dilarang menentang Allah dan mengharap kepada selain-Nya, dilarang munâfiq, bicara tanpa bekarja, mendahulukan kepen-tingan dunia di atas akhirat, terlalu memperhatikan rezeki, mengkhayal menjadi orang kaya, memperhatikan makhluk Allah, berdusta, mengadu memohon bantuan kepada makhluk, menyertakan tuhan lain disamping Allah dalam urusan, menghormati orang kaya karena kekayaannya, tunduk kepada dunia, dan berbuat dosa besar. Bersmaan dengan itu sekaligus seorang mu'min harus ber-'amal sesuai al-Qur'an dan mengikuti sunnah Rasûlullah, harus menentang hawa nafsu dan syaetan, harus jujur, ikhlas ber-'amal hanya karena Allah, murâ-qabah-Nya, ber-'amal sâleh, menyantuni peminta-minta, amar-ma'rûf dan

Segala makhluk Allah, seperti harta, tahta, dan wanita dan lain-lain yang berupa duniawiyah jangan sampai menjadi Tuhan disamping Allah dalam hati. Di hati, harus hanya Allah ( dzikrullah ). Dzikr dan do'a sesuatu yang harus dilakukan hamba Allah untuk ingat dan meminta bantuan-Nya. Oleh karenanya, jika merasa ketakutan dalam perjalan sehingga membawa senjata, maka kau sebenarnya telah jatuh pada keyakinan syirkubillah, karena

menyandarkan diri kepada senjata bukan kepada-Nya. 13 Padahal seharus-nya

nahyi munkar, ber-taqwa kepada Allah, berpegang teguh kepada al-Urwah al-Wutsqâ, meninggalkan perbuatan yang tiada berarti, dan harus menimbang

perasaan manusia. 12

Abdu al-Qâdir al-Jailâni, al-Fathu al-Rabbâni wa al- Faidl al-Rahmâni, Cet.
 Ke-2., Dâr al-Kutub al-Ilmiah. (Bairut: 2003 M/ 1423 H.)., h. 14-245
 Abdu al-Qâdir al-Jailânî, al-Gunyah Li Ţâlibi Ţarīq al-Haq, Juz. I. Loc. Cit

dalam hati itu, tidak ada apa dan siapapun yang harus diingat dan ditakuti melainkan hanyalah Allah.

Pernyataan itu menunjukkan betapa bersihnya konsep *Tauhîdullah* menurut 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî dari *Syirkubillah*, karena membawa senjata dalam bepergian karena takut kepada selain Allah-pun, sudah dianggapnya sebagai *Syirkubillah*. <sup>14</sup>Padahal membawa senjata menurut pandangan umum, merupakan sesuatu yang lumrah atau bahkan keharusan sebagai *wasîlah* untuk menjaga jiwa dan harta dari ancaman binatang buas atau manusia yang berniat jahat.

b.Dalam praktek 'Ihâdah ( dzikr dan do'a ) konteks wasîlah

Memperhatikan konsep *Tauhîdullah* menurut *Syaekh* 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî tersebut di atas, maka membawa kepada keharusan ber-'ibâdah. Demikian pula dalam *dzıkr* dan berdo'a kepada Allah sebagai bagian dari pada sistemnya. Prakteknya akan melibatkan suatu *wasîlah* baik ruang, tempat, waktu, maupun benda dan manusia. Misalnya, dalam pelaksanaan tugastugas yang wajib dalam Islam seperti *Syahâdat, şalat, zakât, şaum* dan *hâji*, melibatkan hal-hal tersebut di atas sebagai *wasîlah*-nya. Demikian pula dalam melaksanakan '*ibâdah Sunnah* (*Nafîlah*).

Dalam melaksanakan tugas-tugas wajib seperti *syahâdat* misalnya, sesorang dituntut untuk berikrar melalui dan di hadapan *Rasûlullah*, ketika beliau masih hidup. Cara ini disebut *bai'at*. Dalam hal ini, *legitimasi*-nya berdasar atas firman Allah pada ayat 10 surat al-Fath:

("Bahwasanya orang-orang yang herjanji setia kepada kamu sesungguhnya mereka berjanji setia kepada Allah. Tangan Allah di atas tangan mereka, maka harang siapa yang mendengar janjinya niscaya akibat ia me-langgar janji itu akan menimpa dirinya sendiri dan barang siapa

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Abdu al-Qâdir al-Jailânî, al-Fathu al-Rabbânî wa al- Faidl al-Rahmânî, Cet. Ke-2., Dâr al-Kutub al-Ilmiah. (Bairut: 2003 M/1423 H)., Op. Cit., h. 245

menepati janjinya kepada Allah maka Allah akan memberinya pahala yang besar"),15

Dalam sejarahnya pernah terjadi dua Bai'at: 'Aqabah Pertama dan Kedua. Pelakunya adalah orang-orang Madinah. Selain ayat ini, tentu saja praktek Rasúlullah mem-bai'at orang-orang yang akan berikrar syahâdatain itu juga adalah landasan hukum. Di sini, dia berposisi sebagai wasilah untuk mem-for-malitas-kan hidâyah Allah yang telah mereka terima dari-Nya. Akan tetapi setelah wafat, maka beralih kepada para ulama penerusnya. Di kalangan ahli Tarûqat, ulama yang dimaksudkan adalah mursyid atau guru.

Dalam şalât, seseorang memerlukan perlengkapan, waktu, arah ke kiblat ( menghadap ka'bah ), dan bacaan ayat al-Qur'an dan tempat tertentu sebagai wasîlah. Dalam zakât akan melibatkan benda-benda halal. Dalam melaksanakan 'ibâdah Şaum, memerlukan waktu atau bulan tertentu untuk melaksanakannya. Demikian pula, dalam 'ibâdah Hâji. Dalam do'a dan ber-dzikrullah-pun akan menggunakan sarana yang berupa ucapan baik dari tuntunan al-Qur'an maupun al-Hadîst. Misalnya sesuai firman Allah pada ayat ayat 180 surat al-'Araf dalam al-Qur'an:

وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْخُسْنَى فَادْعُوهُ مِمَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ سَيُحْرَوْنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ

("Hanya milik Allah asma-ulhusna, maka bermohonlah kepada-Nya dengan menyebut asmaa-ul husna itu dan tinggalkanlah orang-orang yang menyimpang dari kebenaran dalam (menyebut) nama-nama-Nya. Nanti mereka akan mendapat balasan terhadap apa yang telah mereka kerjakan "). 16 Maka menurut ayat itu, setiap orang mu'min diperintahkan berdo'a kepa-da Allah dengan menggunakan nama-nama baik-Nya yang dapat dipahami sebagai wasilah.

Bersamaan dengan itu masih ada gambaran yang tampaknya tidak seperti itu, yakni: Langsung. Misalnya seperti pada ayat 60 surat Ghâfir, yakni:

DEPAG, al-Qur'an dan Terjemahnya, Op. Cit., h. 838
 DEPAG, al-Qur'an dan Terjemahnya, Ibid., h. 252

وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ

("Dan Tuhanmu berfirmain: "Berdo'alah kepada-Ku, niscaya akan Kuperkenankan bagimu. Sesungguhnya orang-orang yang menyombongkan diri dari menyembah-Ku akan masuk neraka Jahannam dalam keadaan hina dina")<sup>17</sup>, syaekh 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî memposisikan do'a sebagai 'ihâdah kepada Allah. Dalam tekniknya, seorang yang berdo'a harus menengadahkan tangan, membaca şalawat Nabi dan kemudian meminta apa yang diinginkan kepada Allah Swt.. Pada sisi yang pertama, maka mungkin berdasar atas pada praktek Rasûlullah. Namun ketika harus menempuh yang kedua (şalāwat kepada Nabi) terlebih dahulu, maka terdapat fenomena yang berhadapan dengan teks firman Allah pada ayat 60 surat Ghâfir itu yang lebih menunjukkan langsung. Hal yang demikian akan dinilai sebagai sesuatu yang berbeda dari tuntunan Rasûlullah oleh Ibn Taimiah, karena Rasûlullah tidak melakukan şalawat itu, kendatipun dalam firman lain memang ada perintah untuk itu sebagaimana pada ayat 56 surat al-Ahzâb:

إِن اللَّهَ وَمَلَائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَاأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلَّمُوا تُسْلسمًا

("Sesungguhnya Allah dan malaikat-malaikat-Nya bershalawat untuk Nabi. Hai orang-orang yang beriman, bershalawatlah kamu untuk Nabi dan ucapkanlah salam penghormatan kepadanya"); 18 memerintah agar kaum mu'minin memanjatkan şalawat dan salam kepadanya sebagai penghormatan menurut syari'at Islam.

Selain itu, dengan memposisikian Allah Maha Mendengar dan Maha Dekat dan juga berdasar atas perintah Allah pada ayat 55 surat al-'Araf: ادْعُوا رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً إِنَّهُ لَا يَجُبُّ الْمُعْتَدِين Berdo alah kepada Tuhanmu dengan herendah diri dan suara yang lembut. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang melampaui batas. Maka Ahli Sunnah wa al-

<sup>17</sup> DEPAG, al-Qur'an dan Terjemahnya, Ibid., h. 767

<sup>18</sup> DEPAG. RL al-Qur'an dan Terjemahnya, Ibid., h. 229

<sup>19</sup> DEPAG. RI. al-Qur'an dan Terjemahnya, Ibid., h. 229

Jamâ'ah memandang berdo'a dengan suara lirih (lembut) sebagai etikanya. Sementara ethika berdo'a kala khutbah Jum'at atau 'Idain ( al-Fitru dan al-Adhau ), justeru sebaliknya, yakni; Dengan suara Lantang. Dalam hal ini, 'Abdu al-Qādir al-Jailānî tidak mengangkat keduanya sebagai teknis etis. Demikian itu, diduga beliau memandangnya bahwa berdo'a dengan suara lembut dan keras itu telah jelas ketentuan postnya menurut syarî'at Islam, sehingga tidak perlu diungkapkan lagi.

Sebagaimana halnya dalam do'a maka dalam ber-dzikrullah pun, Syaekh 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî mengembangkan konsep wasîlah kepada para gurunya sebagai silsilah hingga sampai kepada Rasûlullah Saw. sebagai anutan dan panutan. Berdasar atas firmana Allah pada ayat 59 surat al-Nisa:

ياأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا أَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ فَإِنَّ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكَ حَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأُويلًا

("Hai orang-orang yang beriman, ta'atilah Allah dan ta'atilah Rasul (Nya), dan ulil amri di antara kamu. Kemudian jika kamu berlainan pendapat tentang sesuatu, maka kembalikanlah ia kepada Allah (Al Qur'an) dan Rasul (sunnahnya), jika kamu benar-benar beriman kepada Allah dan hari kemudian. Yang demikian itu lebih utama (bagimu) dan lebih baik akibatnya")<sup>20</sup>, Rasûlullah harus diikuti dan dita'ati setiap mu'min dan mu'minat dalam sistem keyakinan dan ritualnya, tak terkecuali dalam teknis dzikrullah. Teknik dzikrullah yang dicontohkannya seperti yang diriwayatkan al-Qatadah, yakni: <sup>21</sup>

سبحان الله والحمد لله ولا اله الا الله و الله اكبر ولاحول ولا قوة الا بالله العلي ً العظيم

(Maha suci Allah, segala puji bagi Allah. Tiada Tuhan melainkan hanyalah Allah Allah Maha Besar, Tiada upaya dan kekuatan kecuali hanya karena Allah Yang Maha Mulia dan Maha Agung).

Ilmiah, (Beirut: 1999)., h.522

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>DEPAG. RI. al-Qur'an dan Terjemahnya, Ibid., h.128
<sup>21</sup> al-Imâm Abû al-Qâsim Jarullah Mahmûd Ibn 'Umar Ibn Muhammad al-Zamakhsyari, al-Kasyyâf, Juz. III., Cet ke 3, Muhammad 'Ali Baidlawi, Dâr al-Kutub al-

Penekanannya terletak pada ungkapan ili li li li li tiada Tuhan melainkan hanya Allah). Ungkapan dzikrullah ini telah menjadi kebiasaan umumnya kaum mu'mmin sesuai contoh dari Rasülullah. Dengan adanya La Ilaha Ila Allah, maka tegas sekali bahwasanya yang dimaksudkan dengan itu, jelas yakni: Allah dengan Nafyu Itsbât, dan melahirkan istbât (ketetapan), yakni: Allah.

Demikian pula ber-dzikrullah dalam keadaan berdiri, duduk atau pun berbaring, bersuara lantang ataupun lirih dapat dipahami sebagai cara dan sekaligus wasilah ( medium )nya. Na-mun demikian ungkapan dzikrullah itu tampak berbeda dari cara yang ditempuh 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî.

Selain dalam ber-dzikrullah, pada Nawâfil-pun, wasîlah - wasîlah itu akan tampak terlihat dalam pernyataan syaekh 'Abdu al-Qâdir al-Jailâni dalam kitâb al-Ghunyah. Di dalamnya, ditemukan beberapa masalah yang ber-kaitan dengan nasehat 'ibâdah yang sarat nuansa muatan makna wasîlah

<sup>23</sup> Ibn Taimiah, al-Fatawa, Jilid XIII, (Ketika membahas Şifat al-Şalât) Cet. Ke-1., Muhammad 'Ali Baidlawi, Dâr al-Kutub al-Ilmiah (Bairut: 2000 M)., h. 239

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> DR. Said bin Musfir al-Qahthani, al-Syakeh 'Abdu al-Qadir al-Jailani wa Arauhu al- Itiqadiyah wa al-Şufiyyah ( Penerjemah : Munirul 'Abidin M.Ag ) dengan Buku Putih al-Syaekh 'Abdu al-Qadir al-Jailani, Cet. Ke-1 Dar al-Falah ( jakarta : 2003 ), h. 531

yang berupa benda dan manusia seperti :Kuburan Rasûlullah, dan Rasûlullah itu sendiri, dan benda mati selain kuburan Rasûlullah. Dalam hal ini, terdapat lima poin penting untuk dikedepankan, yakni: 1. Ziârah ke kuburan Rasûlullah Saw.2. Ziârah kubur meminta ampunan dan berdo'a; 3.Meng-khususkan sebagian hari dan malam untuk şalât-şalât tertentu; 4. 'Ibâdah khusus pada bulan Rajab, dan 5. 'Ibâdah pada bulan 'Asyûrâ.

1. Ziârah ke kuburan Rasûlullah Saw.

Menurut syaekh 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî, berziârah ke kuburan Rasûlullah Saw. itu harus dilakukan kerena ketaatan, seperti 'ihâdah Hâji atau ziârah Nabi Saw."<sup>25</sup>

Pendapat 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî direspon positip dan negatip Ibn Taimiah. Jika dimaksudkan 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî dengan berziârah ini diduga semasa Rasûlullah masih hidup, maka tidak menjadi membawa kepada peluang syirkubillah. Respon Ibn Taimiah sampai di sini, positip. Akan tetapi, bila sudah meninggal maka akan berpeluang jatuh pada syirku-billah. Sampai di sini, responnya negatip. Namun demikian, dugaan lain pun bolch jadi muncul, yakni: Pendapat syaekh 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî di atas justeru dalam rangka merespon atau menasehati pemikiran dan praktek umat dalam ber-ziârah ke kuburan Rasûlullah yang tidak berniat 'ibâdah seperti melaksanakan hâji atau tidak sesuai tuntunan syarî'at, melainkan hanya rekreasi atau melancong belaka. Padahal dalam konteks syarî'at Islam, kuburan Rasúlullah tidak berposisi sebagai obyek wisata atau ansich musium tontonan. Ia tidak boleh diyakini sebagaimana berhala orang suci dan såleh yang diper-tuhankan dan disembah sebagaimana orang Musyrik meyakini dan menyembah Latta, 'Uzza, dan Manata. Men-ziarah-i kuburan Rasulullah mengandung makna penghayatan atau mawas diri akan kematian, dan meyakini bahwasanya Rasûlullah sebagai wasîlah hidâyah îmân, Islâm dan ihsân dari Allah adalah ma-nusia biasa. Karenanya maka ia-pun wafat dan dikuburkan sesuai tuntunan syarî'at Islam yang dibawanya. Lebih dari itu, mungkin karena posisinya sebagai wasîlah îmân, Islâm dan ihsân itulah, Allah melalui

<sup>25 &#</sup>x27;Abd al-Qâdir al-Jailânî, al-Gunyah Lî Tâlibi Tarîq al-Haq., Op.Cit., h.34

ayat 56 surat al-Ahzâb sebagaimana telah disebutkan di atas, memerintah agar kaum mu'minîn memanjatkan şalawat dan salam kepadanya sebagai penghormatan. Bukan meminta karâmat atau pun syâfa'at-nya. Na-mun demikian tidak tertentutup kemungkinannya akan terjadi di kalangan awam kaum mu'minîn yang melaksana-kan 'ibâdah Hâji. Untuk itu maka melalui pernyataan di atas, 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî hendak mengingatkan kepada kaum mu'minîn jangan sampai meminta karamat dan syafâ'at Rasûlullah, karena bisa jatuh pada praktek syirkubillah. Sungguh-pun wasîlah kepada Rasûlullah untuk mendapatkan syafâ'at (kelengkapan 'amal yang kurang ) itu, legal berdasarkan salah satu sabdanya": 26

قال رسول الله سلّوا الله لي الوسيلة.قالوا وما الوسيلة ؟ قال أعلى درجة في الحنّة لا ينالها إلاّ رجل واحد أرجوا أن أكون أنا هو

(Rasûlullah Saw. bersabda: Ber-wasîlah-lah kepada Allah dengan wasîlah yang aku miliki. Para şahâbat bertanya: Apa wasîlah itu? Rasûlullah menjawab: Darajat yang paling tinggi di surga, tak ada yang dapat meraihnya kecuali hanya seorang, dan aku berharap akulah orang yang satu itu). Akan tetapi itu, nanti di hari Akhirat, bukan di dunia kini.

# 2. Ziârah kubur meminta ampunan dan berdo'a

Menurut nasehat 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî, jika seseorang diberi kesehatan oleh Allah, dan mampu datang ke Madinah, maka sebaiknya pergi
ke masjid Nabi Saw. dan mendatangi kuburannya. Hendaklah dia meletakan
sandalnya antara dirinya dengan kiblat dan menjadikan dinding kiblat berada
di belakang punggungnya dan kuburan di depannya serta mimbar di sebelah
kirinya.Lalu berdiri di samping mimbar sambil mengucapkan Assalamu'alaikum Ayyuha al-Nabiyu wa rahmatullahi wabarakatuhu. Kemudian berdo'a:Ya Allah, berilah keselamatan kepada Muhammad dan keluarga Muhammad sebagaimana yang telah Engkau berikan kepada Ibrâhîm, sesungguhnya Eng-kau Maha Mulia Lagi Maha Terpuji. Ya Allah berilah Muhammad wasîlah, kemuliaan, darajat yang tinggi, kedudukan yang terpuji, yang

Abû 'Îsâ Muhammad Ibn 'Îsâ Ibn Saurah al-Turmudzi, al-Jamî'u al-Şahîh wa Huwa Sunan al-Turmudzi, Juz.IV. Cet.Ke –1, Dar al-Kutub al-Ilmiah (Bairut: 2000 M), h. 423

Engkau janjikan kepadanya. Ya Allah berilah *şalawat* kepada *rûh* Muhammad di antara *rûh-rûh* yang lain dan kepada jasadnya di antara jasad-jasad yang lain karena beliau telah menyampaikan risâlah-Mu, membaca ayat-ayat-Mu, melaksanakan pe-rintah-Mu, berjalan di jalan-Mu, memerintahkan agar menta'ati-Mu, melarang bermaksiat kepada-Mu, memusuhi musuh-musuh-Mu, dan mencintai orang yang Engkau cintai hingga datang kepadanya keya-kinan. Ya Allah, sesungguhnya Engkau telah berfirman menyatakan kepada Nabi-Mu dalam kitâb –Mu ayat 60 al-Nisa:

وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللَّهِ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلْمُوا أَنْفُسَهُمْ جَاءُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللَّهَ وَاسْتَغْفَرَ لَكُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُوا اللَّهَ تَوَّابًا رَحِيمًا

("Dan Kami tidak mengutus seseorang rasul, melainkan untuk dita`ati dengan seidzin Allah, Sesungguhnya jikalau mereka ketika menganiaya dirinya dalang kepadamu, lalu memohon ampun kepada Allah, dan Rasulpun memohonkan ampun untuk mereka, tentulah mereka mendapati Allah Maha Penerima taubat lagi Maha Penyyang").<sup>27</sup>

Sesungguhnya aku mendatangi Nabi-Mu untuk bertaubat dari dosa-dosaku dan meminta ampunan kepada-Mu, maka aku meminta kepadamu agar memberikan ampunan, seperti halnya Engkau menerimanya bagi orang yang mendatanginya ketika beliau masih hidup, lalu menyatakan dosa-dosanya, maka beliau mendo'akannya dan Engkau-pun mema'afkannya. Ya Allah, sesungguhnya aku menghadap-Mu bersama Nabi-Mu, Nabi pembawa rahmat. Wahai Rasûlullah, sesungguhnya aku menghadapmu untuk menghadap Tuhanku agar Dia mengampuni dosa-dosaku. Ya Allah sesungguhnya aku memohon kepada-Mu dengan haknya agar Engkau mengampuniku dan merahmatiku. Ya Allah, jadikanlah Muhammad sebagai orang yang pertama kali memberi syafa'at, peminta yang paling dikabul-kan, orang yang paling mulia baik dulu maupun sekarang. Se-perti halnya kami ber liman kepadanya walaupun belum pernah melihatnya, kami mempercayai dia walaupun belum pernah bertemu, maka masukkanlah kami ke tempat yang beliau

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> DEPAG, al-Qur'an dan Terjemahnya, Op. Cit., h. 129

masuki dan kumpulkan kami ke dalam golongannya, berilah kami kesempatan untuk dapat minum di telaganya dan meminum dengan memakai gelasgelasnya hingga kenyang, segar dan nikmat, yang karenanya maka kami tidak akan merasa dahaga lagi. Janganlah Engkau jadikan kami ke golongan orangorang yang hina, rendah, murtad, ingkar, ragu, dimurkai dan tersesat. Jadikanlah kami termasuk kepada orang-orang yang mendapat syafaatnya. Setelah itu, maka hendaklah dia maju ke sebelah kanannya lalu mengucapkan salam: "Assalamu alaikum Ya Şahibay Rasülıllah Warahmatullah wa Barakatuhu. Assalamu alaika ya Aba Bakr al-Siddiq. Assalamu alaka ya 'Umar Farûq. Kemudian berdo'a: Ya Allah, berilah mereka berdua pahala kebaikan karena Nabi dan Islam.Kemudian dilanjutkan dengan do'a sebagaimana da;am ayat 10 surat al-Hasyr:

مَنْنَا اغْفِرْ لَنَا وَلِإِحْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيمَانِ وَلَا تَخْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِلَّذِينَ ءَامَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفٌ رَحِيمٌ

("Beri ampunlah kami dan saudara-saudara kami yang telah beriman lebih dahulu dari kami, dan janganlah Engkau membiarkan kedengkian dalam hati kami terhadap orang-orang yang beriman; Ya Tuhan kami, sesungguhnya Engkau Maha Penyantun lagi Maha Penyyang").<sup>28</sup>

Kemudian hendaklah dia salat dua raka'at dan duduk. Di-sunnat-kan baginya salat di antara kubur dan mimbar di Raudhah. Dan di-sunnat- kan juga baginya untuk menyentuh mimbar untuk mendapatkan barakah."29

Dalam hal ini, ada lima poin penting untuk dikedepan-kan, yakni :

(a). Memohon dengan hak Nabi saw.

Memohon kepada Allah dengan hak Nabi Muhammad yang telah wafat, tidak ada ketentuan syari 'at-nya. Oleh karenanya, para ulama salaf tidak ada yang membenarkannya. Namun dibenarkan bila beliau masih hidup.

(b). Mengucap Salam menghadap Kuburan Nabi

DEPAG, al-Qur'an dan Terjemahnya, Op.Cit., h.917
 Abdu al-Qâdir al-Jailânî, al-Gunyah, I., Op. Cit., h. 12.

Tatkala mengucapkan salam dan berdo'a menghadap ke kuburan Nabi, tidak ada tuntuan *syari'ai* Islam dan lebih-lebih tuntutannya. Yang dibenarkan adalah menghadap kiblat.

# (c). Berdo'a untuk diri sendiri sambil menghadap kuburan

Berdo'a untuk diri sendiri sembari menghadap ke kuburan Nabi Saw, itu tidak di-syarî'at-kan Islam. Berdo'a untuk diri sendiri tetap harus menghadap kiblat. Para şahâbat Nabi ketika mendo'akan Nabi menghadap kuburannya. Akan tetapi ketika hendak berdo'a untuk dirinya, maka menghadap kiblat.

# (d). Menghadap Allah bersama Nabi

Dalam ungkapan 'Abdu al-Qâdir al-Jailâni: "Ya Allah, sesungguhnya aku menghadap-Mu bersama Nabi-Mu, Nabi pembawa rahmat. Wahai Rasûlullah, sesungguhnya aku meng-hadapmu untuk menghadap Tuhanku agar Dia mengampuni dosa-dosaku. Ya Allah sesungguhnya aku memohon kepada-Mu dengan haknya agar Engkau mengampuniku dan merahmati-ku", dirinya sudah melakukan wasîlah yang tidak ada syarî'at-nya. Menurut Ahli al-Sunnah wa al-Jamâ'ah, berdo'a (memohon bantuan) kepada yang telah meninggal dunia, haram hukumnya.

# (e) Mengusap mimbar Nabi untuk mendapatkan barakah Allah

Ucapan terakhir dari 'Abdu al-Qâdir al-Jailâni, yaitu: " Menyentuh mimbar Nabi untuk mendapatkan barakah dari Allah ", menggambarkan bahwasanya dirinya membolehkan mimbar Nabi untuk mendapatkan barakah dari Allah menjadikan mimbar Nabi untuk mendapatkan barakah dari Allah sebagai wasîlah. Padahal yang demikian ini,tentunya tidak dibenarkan syariat Islam, karena tidak ada tuntunannya, baik dari al-Qur'an maupun al-Hadîts.

# 3.Mengkhususkan sebagian Hari dan Malam untuk şalat - şalat tertentu.

Syaekh 'Abdu al-Qâdir al-Jailâni membenarkan meng-khususkan sebagian Hari dan Malam untuk şalat - şalat tertentu dalam ungkapannya berikut ini: "Barang siapa yang şalat pada hari Ahad empat raka'at, di setiap raka'atnya membaca al-Fâtihah dan beriman kepada Rasûlullah, maka Allah akan mencatat untuknya di setiap jumlah seorang Nasrani laki-laki dan perempuan satu kebaikan, diberi pahala nabi, ditulis baginya pahala Hâji dan 'Umrah, ditulis setiap raka'at seperti seribu şalat, kemudian Allah akan memberinya di surga setiap huruf satu kata tempat penyimpanan minyak wangi "30". Hal ini tidak ada dalil baik dari al-Qur'an maupun al- Hadîts yang men-syarî'at- kannya. 31

# 4. 'Ibâdah khusus pada bulan Rajab

Dengan pendekatan bahasa, 'Abdu al-Qâdir al-Jailâni menganggungkan bulan Rajab. Menurutnya, Rajab berasal dari al-Tarjib yang berarti mengangungkan. Rajab adalah singkatan dari huruf Ra ( Rahmatullah ), Jim ( judullah atau kemurahan Allah ), dan Bâu ( Birrullah atau kebaikan Allah ). Oleh karenanya maka barang siapa yang ber'ibâdah atau berdo'a pada bulan itu akan terkabulkan untuk menghilangkan ke-zâlim-an, dan perbuatan orangorang jahat.32 Menurut Ibn Taimah, ini pun tidak ada dasar hukumnya. Namun demikian, karena pada bulan Rajab itu ada beberapa kasus yang bertalian dengan ke-Islam-an. Misalnya, kewafatan Rasûlullah, dan permusyawarahan antara Mahâjirîn dengan Ansâr yang sampai kepada kesepakatan mengangkat Abû Bakr menjadi khalîfah. Jika puasa Asyura dilatarbelakangi sejarah diselamatkannya Mûsâ berikut kaumnya dan tenggelamkannya Fir'aun dan kaumnya oleh Allah, maka dalam kasus Tsaqifah Bani Sâ'idah, terselamatkannya kepemimpinan Islam kala itu. Di sini, terdapat benang merah kemiripin antara keduanya. Mungkinkan 'Abdu al-Qâdir meng-analogikan puasa Rajab dengan latarelakang puasa Asyûrâ?

5. Ibâdah Khusus pada Hari Asyûrâ

<sup>31</sup> Ibn Taimiah, al-Fatawa, Jilid XIII, (Ketika membahas Şifat al-Şalât) Cet. Ke-1., Muhammad 'Ali Baidlawî, Dâr al-Kutub al-Ilmiah (Bairut: 2000 M)., Loc.Cit.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Abdu al-Qâdir al-Jailânî, al-Gunyah Li Ţâlibi Ţariq al-Haq, Juz. II., Dâr al-Kutub al-Islâmiyyah, (T.Tmt: T.Thn.), h.140

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Abdu al-Qâdir al-Jailânî, al-Gunyah Lî Tâlibi Ţariq al-Haq, Juz. I., Op.Cit. h.173-174

Berpuasa pada hari Asyûrâ³³memang memiliki landasan dari sabda Rasûlullah tentang kaum Yahûdî şaum pada hari itu karena Mûsâ melakukannya. Kala itu, Rasûlullah memandang dirinya lebih berhak şaum dari pada kaum Yahûdî. Maka beliau-pun ber-şaum dan memerintahkan puasa pada bulan itu. Hal ini berdasar atas sabda nya yang diriwayatkan Ibn 'Abbâs: 34' أن رسول الله قدم المدينة فوجد اليهود صياما يوم عاشوري فقال لهم ماهذا اليوم الذي تصومونه ؟ قالوا هذا يوم عظيم أنجي الله فيه موسي وقومه وغرّق فرعون وقومه فضامه شكرا . فقال رسول الله صلى الله عليه وسلّم :فنحن احق ولأولي منكم وامر رسول الله صلى الله عليه وسلّم بصيامه

(Menurut riwayat Ibn 'Abbâs, Rasûlullah datang ke Madinah, maka kemudian menemukan orang Yahûdî berpuasa pada hari Asyûrâ'. Lantas heliau bertanya: Hari apa ini yang kalian berpuasa padanya? Mereka menjawah: Ini hari Agung, karena pada hari ini Allah menyelamatkan Mûsâ dan menenggelamkan Fir'aun dan kaumnya Lalu Mûsâ pun berpuasa bersyukur kepada Allah. Kemudian Rasûlullah bersabda: Aku lebih berhak dari pada kalian untuk berpuasa pada hari itu mengikuti jejak Mûsâ. Dan kemudian beliaupun memerintahkan untuk berpuasa pada hari Asyûrâ itu). Namun demikian, 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî dengan menggunakan hadîts-hadîts Maudlû' menambahkan fadlîlah-fadlîlah untuk melakukan şadaqah pada hari Asyûra itu yang tidak ada tuntunannya baik dari al-Qur'an maupun al-Hadîts. 35

Jika dilihat dari sudut tempat dan waktu, maka ayat 35 surat al-Mâidah diwahyukan di Madinah setelah Rasulullah berhijrah dari Mekkah ke sana. Ayat 35 surat al-Mâidah termasuk pada surat Madaniyah.

Sebagai surat Madaniyah maka ia akan terkait dengan seruan khusus terhadap orang-orang yang beriman. Seruan itu berkenaan dengan perintah untuk mencari al-Wasilah sebagai alat yang dapat mendekatkan diri ( al-Qurbah) kepada Allah guna meraih bahagia. Kunci pokok hidup bahagia

33 al-Gunyah Li Tàlihi Tariq al-Haq, II.,Op.Cit. h.54-55

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> al-Hâfidl al-Munziri, Mukhtaşar Şahîh Muslim, Cet. ke-2, Wijâratu al-Auqaf wa Syu'ûni al-Islamiyyah al-Turats I-Islami T.T.Tmt: 1977 M)., h. 164 No. Hadîts 613
<sup>35</sup> Ibn Taimiah, al-Fatawa, XXV., h. 290

dalam Islam adalah iman Tauhidullah Mengapa orang-orang yang telah beriman diperintahkan untuk mencari al-Wasilah itu?

Untuk menjawabnya, maka harus kembali kepada latarbelakang keiman-an dan amal kaum mu'minin setelah Rasulullah hijrah ke Madinah dan berkuasa di sana. Khususnya, setelah Fathu Mekkah.

Dalam kaitan ke-iman-an para pengikut Rasulullah, para ahli sejarah membagi menjadi dua. Pertama; Mereka yang beriman ketika Rasulullah masih di Mekah. Dalam hal ini, Rasulullah bukan sebagai penguasa, melainkan sebagai pejuang Tauhidullah dalam upaya memberantas Syirkubillah dan segala sistem budaya kehidupan Jâhiliyah. Kedua; Mereka yang beriman setelah Rasulullah menjadi penguasa Mekah dan Madinah.

Para pengikut Rasullah di Mekah (sebelum ia menjadi penguasa), berdasarkan pengertian, hasrat dan niat yang tulus-ikhlash dan berbai'at kepada-nya untuk ber-Tauhidullah. Selain orang Mekah, di antara mereka ada pula dari Yasrib (Madinah) hingga dua kelompok yang melakukan (bai'ah al-'Aqabah al-Ula wa al-Tsani). Mereka itu kemudian menjadi kaum Ansar (Penolong Rasulullah) di Madinah.Jadi, syahadatain, salat, zakat, puasa dan haji sebagai 'amal saleh mereka, berbasis pada Ba'iat. Dalam hal ini, maka posisi Rasulullah adalah sebagai al-Wasilah (Medium) untuk menyatakan berimana Tauhidullah dan segala akibatnya dalam menjalani hidup dan kehidupan sebagai seorang mu'min. Rasulullah sendiri, mendapatkan Tauhidullah itu karena wahyu yang dibawa Jibril dari Allah. Jadi, dalam hal ini, Rasulullah memiliki al-Wasilah, yakni: Jibril.

Halnya,berbeda dari ketika Rasulullah di Mekah. Jika ketika di Mekah, posisi Rasulullah ditekan secara politik dan ekonomi oleh para penguasa dan masyarakatnya, maka di Madinah justeru sebaliknya. Di Madinah, Rasulullah didukung oleh kaum mu'minin dari kalangan ansar dan muhajirin sehingga menjadi kepala Negara. Berkat dukungan mereka dan bantuan pertolongan Allah, kaum Mu'minin Madinah berikut bala tentaranya dapat mengalahkan

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>Departemen Agama, al-Qur'an dan Terjemahnya, Cet. ke-1, Intermasa, (Jakarta: 1971), h. 61-62

dup, maka *al-Wasîlah* untuk *bai'at* itu adalah dirinya sendiri. Akan tetapi, setelah Rasulullah wafat, *al-Wasîlah* untuk *bai'at* itu adalah para sahabatnya. Sedangkan setelah para sahabatnya wafat, maka *al-Wasîlah* untuk *bai'at* itu dan para ulama sebagai pewarisnya baik dari kalangan *Tâbi'în* maupun *Tâ-bi't Tâbi'în*.

Tampaknya, akan lebih logis jika *al-Wasîlah* yang harus di tempuh Mu'minin-Mu'minat Madaniyah dalam iman dan amalnya adalah orangorang saleh dari kalangan ulama, termasuk ulama Ahli Tarîqat. Akan tetapi, fenomena masyarakat Modern yang meng-*calim* dirinya sebagai mu'min dan muslim tanpa melalui *Bai'at* pada ulama yang suci dan saleh adalah realitas yang tak terbantahkan adanya. Tak terkecuali, mereka yang berada di Indonesia. Keimanan dan Keislaman mereka tidak dibangun berdasar atas ketulus ikhlasan dan pengertian, melainkan lebih berdasar atas keturunan. Dan tidak tertutup kemungkinannya, nenek moyang mereka menjadi mu'-min-muslim lebih berdasar atas pertimbangan politik dan ekonomi, bukan berdasar atas ketulusan dan pengertian.

Bersamaan dengan hal di atas, *Ba'iat* kepada ulama suci dan saleh di zaman modern relative sulit ditemukan, karena orang-orang yang mengclaim dirinya sebagai ulama, ukan ulama sesungguhnya. Mereka para sarjana Agama dengan derajat title Strata Satu, Dua, Tiga, dan kemudian menjadi Professor. Mereka mempelajari Islam sebagai Ilmu bukan sebagai keyakinan dan ritual yang diamalkan. Mereka sarjana intelectual yang hampa spiritual. Mereka bukan rujukan masyarakat muslim dalam pemecahan problem hidup.

# BAB IV PENUTUP

#### A.Simpulan

1

Pemaparan di atas sampai pada simpulan bahwa:

1. al-Wasîlah dalam dzikir dan do'a itu ada dua. Pertama yang jelas menunjukkan pada syirik seperti wasîlah yang ditempuh kaum musyrikin Jâhiliyah,yaitu:Latta, Uzza dan Manata yang diyakini dan disembah mereka sebagaimana mereka meyakini dan menyembah Allah. Kedua, al-Wasîlah yang diperdebatkan para ulama. al-Wasîlah ini adalah sebagaimana yang dimuat ayat 35 al-Mâidah: Apakah personal suci dan şâleh ataukah 'amal sâleh?

Menurut ulama ahli *Syarî'at* adalah 'amal bukan personal suci dan şâleh. Sedangkan menurut' Abdu al-Qâdir al-Jailânî disamping 'amal, al-*Wasîlah* yang dimaksudkan adalah figur suci dan şâleh seperti: Malaikat, Rasulullah, dan para ulama suci dan şâleh dari kalangan ahli *Ţarîqat*.

2. Silang pendapat antara Ahli Tarîqat dan Syarî'at tentang al-Wasîlah yang harus ditempuh guna meraih bahagia sebagaimana dalam ayat 35 al-Mâidah itu karena beda pandangan dalam memposisikan Allah. Jika menurut Ahli Syarî'at, Allah itu adalah al-Syâri (Pembuat Hukum). Setiap mu'min-mu'-minat harus menta'ati perintah dan menjauhi larangan-Nya. Salah satu perintah adalah harus menggunakan al-Wasîlah guna meraih bahagia, namun sekaligus jangan sampai syirkubillah. Ber-wasîlah melalui personal suci dan saleh adalah serupa dengan al-Wasîlah yang telah ditempuh dan ditradisikan kaum Musyrikin Jâhiliyah. al-Wasîlah ini ditentang Rasulullah karena mengandung Syirkubillah. Rasulullah menggantinya dengan Tauhidullah. Di anara perintah Allah itu berkenaan dengan mengamalkan syahadat,salat,zakat,puasa dan haji. Oleh karenanya, maka menurut mereka al-Wasîlah yang dimaksud dalam ayat 35 al-Mâ-idah di atas adalah 'Amal Sâleh seperti :Salat, zakat dan puasa. Bukan person Sâleh. Sementara menurut 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî sebagai ahli Tarîqat, disamping mengakui pendapat ahli Syarî'at, dia juga memposisikan Allah

sebagai Yang Maha Suci. Manusia dapat bersatu dengan yang Maha Suci itu apa bila ia telah mensucikan dirinya dari 'amal yang berbasis pada Syirkubillah dan mengikuti Tauhîdullah. Tauhîdullah sebagai ajaran, tidak langsung diterima manusia, kecuali harus melalui Bai'at kepada Rasulullah. Rasulullah juga tidak menerimanya langsung dari Allah melainkan melalui malaikat Jibril. Generasi muslim tidak dapat menerima Tauhîdullah kecuali melalui para ulama yang mendahuluinya. Oleh karenanya, al-Wasîlah yang harus ditempuh demi mencapai bahagia itu, selain 'amal Şâleh, juga para personal Suci dan Şâleh seperti : Jibril, Rasulullah dan para ulama ahli Tarîqat.

#### B.Saran

Melalui hasil penelitian ini, penulis mengajak kepada para pembaca agar memperhatikan benar silang pendapat dalam masalah *al-Wasîlah* dalam dzikr dan do'a *konteks Syirkubillah* yang ditanggapi berbeda oleh *ahli Syarî-'at* dan *Tarîqat*. Antara lain oleh 'Abdu al-Qâdir al-Jailânî dan para pengi-kutnya.

Bersamaan dengan itu, diahrapkan para pembaca untuk bersikap objecktif melihat silang pandangan antara *ahli Sayrî'at* dan *Tarîqat* ini.Demikian ini agar pembaca tidak terjebak pada pemikiran, pandangan dan sikap serta tindakan yang akhirnya merugikan diri, keluarga, dan ummat Islam. Ada baiknya mencoba duduk di majlis *ahli Tarîqat*.

#### DAFTAR PUSTAKA

- 'Abdu al-Halîm al-Mahmûd, *al-Tafkîr al-Falsafi Fî al-Islâmi*, Cet. Ke-1, Dâr al-Kutub al-Lubnâni (Bairut : 1982 M), h. 17-23
- 'Abd al-Fattâh Ahmad Fuadz, (DR.) Ibn Taimiah wa Mauqû'uhu Min al-Fikr al-Islâmî, Cet.ke-1, al-Haiah al-Misriyah, (Iskandariyah, 1980 M)
- Abû al-Tsanâ Syihâbuddîn Sayyid Mahmûd Afandî al-Ulûsî al-Bagdâdî, *Rûh al-Ma'ânî Fî Tafsîr al-Qur'an al-Adlîm Wa al-Samb'u al-Matsânî*, Jilid III, Cet. Ke-1, Dâr al-Kutub al-Ilmiah, (Bairut: 2001 M)
- \_\_\_\_\_, Rûh al-Ma'ânî Fî Tafsîr al-Qur'an al-'Azîm Wa al-Samb'u al-Matsânî, Jilid, VI.,
- \_\_\_\_\_, Rûh al-Ma'ânî Fî Tafsîr al-Qur'an al-Adlîm Wa al-Samb'u al-Matsânî, Jilid I., Dâr Misr Litaba'ah, (Said Juadah al-Suhar And Co: T.Thn)
- Abû al-Wafâ al-Ghanami al-Taftâzâni ( selanjutnya disingkat dengan al-Taftâzâni ), *Madkhal Ilâ al-Taşauf al-Islâmî*, Dâr al-Tsaqafah li al-Nasyr wa al-Tauzi' ( Kairo: 1983 M )
- Abû Bqkr al-Jâbir al/Jajâiri, *Minhâj al-Muslim*, Cet. Baru, Dâr al-Fikr, (Bairut:"2003 M)
- Abû Hâmid Ibn Marzûq, *Barâatau an-Asy'riyin Min 'Aqâ'idi al-Mukâlafîn*, Juz. I, Cet. Ke-1, Maţba'h al-Ilmu, (Damasqus: 1197 M)
- Abû Husain Ahmad Ibn Fâris Ibn Zakaryâ, *Mu'jam Maqâyis al-Lughat*, Jilid. III. Cet. Ke3, Makiah al-Khâbikhî (Mesir: 1981 M)
- Abû Ja'far Muhammad Jarîr al-Ţabari al-Musammâ Jâmi'u al-Bayân Fî Ta'wîl al-Qur'an, Juz., VIII., Cet ke 3, Muhammad 'Ali Baidlawi, Dâr al-Kutub al-Ilmiah, (Beirut: 1999)
- Abû Ja'far Muhammad Jarîr al-Ţabari *al-Musammâ Jâmi'u al-Bayân Fî Ta'wîl al-Qur'an*, al-Mujalad al-Râbi', Cet ke 3, Muhammad 'Ali Baidlawi, Dâr al-Kutub al-Ilmiah, (Beirut: 1999)

- Abû Ja'far Muhammad Jarîr al-Ţabari *al-Musammâ Jâmi'u al-Bayân Fî Ta'wîl al-Qur'an*, Juz. II., Cet ke 3, Muhammad 'Ali Baidlawi, Dâr al-Kutub al-Ilmiah, (Beirut: 1999)
- Abû Lois Ma'lûf, *al-Munjid Fî al-Lughati Wa al-'Alâm*, Cet. Ke-37, Dâr al-Masyrîq, (Bairut : 1998 M)
- Abû Shomad al-Falembani, *Siyar al-Salikin*, Juz. I (Indonesia: al-Kutub al-Arabiyah), tt.h
- Ahmad Ibn Taimiah al-Harâni dan Muhammad Ibn 'Abdu al-Wahhâb al-Nâdzî, *Majmû 'atau al-Tauhîd*. Cet. Ke-1. Dâr al-Fikr (Bairut:1991 M).
- Ahmad Ishâq Ibn Ja'far Ibn Wahhâb Ibn Wadlîkh al-Ya'qûbî al-Bagdâdî (W. 292 H), *Târîkh al-Ya'qûbî*, Juz. ke-2. Cet. I., Dâr al-Kutub al-Ilmiah, (Bairut: 1999 M)
- Dahlawi, Hujjatullah al-Baligah, II (Bairut: Dar al-Ma'arif), T.Th.
- Imâm Abû al-Qâsim Jarullah Mahmûd Ibn 'Umar Ibn Muham-mad al-Zamakhsyari, al-*Kasyyâf*, Juz.II, Cet. ke- 1, Muhammad Ali Baidlawy, Dâr Kutub al-'Ilmiah (Beirut: 1995 M)
- \_\_\_\_\_, al-Kasyyâf, Juz. II. Cet ke 3, Muhammad 'Ali Baidlawi, Dâr al-Kutub al-Ilmiah, (Beirut: 1999)
- Imâm Abû al-Husain Muslim Ibn al-Hajâj, *Şahîh Muslim*, *Kitâb al-Îmân*, Juz. I. Cet. Ke-2., Dâr al-Sujûd Wa Dâr al-Da'wah, (Istambul: 1992 M)
- al-Imâm Abû Zahrah, *Uşûl al-Fiqh*, Cet.Ke-1, Dâr al-Fikr al-'Arabi (Kairo :1997 M)
- Imâm al-Hafidl 'Imâdud-dîn Abû al-Fidâi Ismâ'îl Ibn Katsîr al-Qursyi al-Damsyiqi (W. 774 H), *Tafsîr al-Qur'an al-'Adlim*, Juz. I. Dâr Misr Litaba'ah, (Said Juadah al-Suhar And Co: T.Thn)
- \_\_\_\_\_, Tafsîr al-Qur'an al-'Adlim, Juz. II, Dâr Misr Litaba'ah, (Said Juadah al-Suhar And Co: T.Thn)

- \_\_\_\_\_, Tafsîr al-Qur'an al-'Ażîm, Juz. III. Dâr Misr Litaba'ah, (Said Juadah al-Suhar And Co: T.Thn)
- al-Qâdlî al-Qudlât 'Abd al-Jabbâr Ibn Ahmad, *Syarhu 'Uşû al-Khamsah*, Cet. ke-3, Maktabah Wahbah ( Kairo : 1996 M ), h. 301
- Sayyid Muhammad Husaian al-Tabatba'i, *al-Mîzân Fî Tafsîr al-Qur'an*, Juz. V. Cet. Ke-5 Muassasah al- A'lami, (Bairut: 1983 M)
- \_\_\_\_\_,al-Mîzân Fî Tafsîr al-Qur'an, Juz. XIII. Cet. Ke-5 Muassasah al-'Alâmî, (Bairut : 1983 M)
- Turmudzî, *al-Jâmi'u al-Şahîh*, *Jilid IV. Hadîts No 119/Da'wah.* Cet. Ke-1. Dâr al-Kutub al-Ilmiah (Bairut : 2000 M).
- Amad Mahmûd Şubhî, Fî Ilmi al-Kalâm Dirâsatan Falsafiatan al-Mu'ta-zilah, al-Asy'ariah, al-Syî'ah, Cet. Ke –1, (Mesir: 1996), h. 208-209
- Ahmad Bahajat, Anbiaullah, Cet.ke-27, Dâr al-Syurûq (Kairo: 2001)
- Departemen Agama, *al-Qur'an dan Terjmahnya*, kerjasama dengan Khâdim al-Haramain al-Syarîfain, Yayasan Penyelenggara Penterjemah /Pentafsir al-Qur'an, (Jakarta: 1971)
- Fahru al-Râzi, 'Itiqadât Furuq al-Muslimîn wa al-Musyrikîn, Cet. Panitia Printing dan Publishing, (T.Tpt: 1938 M)
- Gerald. O. Collins, SJ dan Edward. G.Farrugia SJ., *Kamus Teologi*, Cet. Ke-6, Kanisius (Yogyakarta: 1998 M)
- Hawash 'Abdullah, *Perubahan Ilmu Tasauf dan Tokoh-Tokohnya di Nusan-tara*, (Surabaya: al-Ikhles), 1990
- Hermawati, (Dra. MA). Sejarah Agama dan bangsa Yahudi, Cet. Ke-1., Raja Grafindo Persada., (Jakarta: 2005)

- Ibn al-Qayyim al-Zaujiah , *al-Rukh Li Ibn al-Qayim al-Jauziah* ( *Ruh Menu-rut Ibn Qayyim al-Jauziah* ) Terjemahan Jamaluddin Kafi , Cet. II ( Surabaya: al-Ikhlas ), 1985
  - Ibn Katsîr, al-Tafsîr al-Qur'an al-'Azîm, I (Mesir: Dâr al-Fikr.)
- Ibn Mâjah, Sunan Ibn Mâjah, II., Dâr al-Kutub al-Ilmiah (Bairut : T.Thn )
- \_\_\_\_\_,Sunan Ibn Mâjah, I.., Dâr al-Kutub al-Ilmiah (Bairut : T.Thn )
- Ibn Mandzûr, *Lisân al-Arab*, Juz. VI. Cet. Terbaru., Dâr al-Ma'ârif (.T.Tp. :T.Th.)
- Ibn Sa'ad dalam *Tabaqât al-Kubrâ*., I., Dâr al-Kutub al-Ilmiah. (Bairut, 1997: 43-44)
- Ibn Ātsir, al-Kâmil Fî al-Târîkh, I, Cet. Ke- 3, Muhammad 'Ali Baidlawî, Dâr al-Kutub al-Ilmiah. (Bairut : 1998 M)
- Ibn Katsîr, *al-Bidâyah wa al-Nihâyah*, Juz. VII., Cet.Ke-3, Dâr al-Kutub al-Ilmiah (Bairut : 1987)
- A.J. Arberi, Pasang Surut Aliran Tasauf (Bandung: Mizan), 1985
- Holy Bible pada Chapter 27 Matthew ayat 46 disebutkan: About the nineth hour Yesus cried with a loud voice, saying: "Eli', Eli' Lä mä sabach'thani? That is to say my God, my God, why has thou calleth for E-li'ä". (Holy Bible, American Bible Society, Cet. Ke-1, (New York: 1611 M)
- Ibn Fâris, Magâyîs al-Lughah, III. Cet.1.Dâr al-Jail.(Bairut:1991M)
- Ignace Gholdziher, A. Short History of Classical Arabic Literataure, Cet. Ke-1, George Olms Verlegsbuchhandlung Hildesheim (Berlin: 1966)
- Imâm Abû Bakr Ahmad al-Râzi al-Jaşşâş (W. 370 H), *Ahkâm al-Qur'an*, I. Cet. Baru, (1993 M)
- Imâm Ahmad Ibn Hanbal, al-Musnad, II., Maktabah al-Turats al-Islâmî, (T.Tmp: 1994)

- Imâm al-Hâfidz Ibn al-Fidâi Isma'îl Ibn Katsîr al-Qursyi al-Damsyiqy, Qaşaş al-Anbiyâ, Cet ke-1, Dâr al-Manâr (Kairo: 2001)
- Imâm al-Hâfidz Ibn al-Fidâi Isma'îl Ibn Katsîr al-Qursyi al-Damsyiqy, al-Bidâyah wa al-Nihâyah, Juz. I Cet. Ke-1, Dar al-Kutub al-Ilmiah (Bairut: 2001 M)
- Imâm al-Hâfidz Ibn al-Fidâi Isma'îl ‼bn Kat îr al-Qursyi al-Damsyiqy, Qaşaā al-Anbiyâ.
- Imam Ibn Ishâq AhmadĠIbn Ibrâhîm al-Syalbi, *Qaşaş al-Anbiyâ al-Musam-mâ bi al-'Arâisi*, Cet.Ke-1., Maktabah al-Sya'biah (Bairut : T.Th )
- J.G. Endicott and Michael Philip West, *The New Method English Dictionary*, (London or New York Toronto: Longman Green and Co.), 1952
- Jalâluddîn 'Abdu al-Rahmân al-Suyûţî, *al-'Itqân Fi 'Ulûm al-Qur'an*, Juz. I. Dâr al Tûrats ( Kairo: T.Th. )
- John L. Esposito (Ed), The Oxford Encyclopedia Of The Modern Islamic World, Volume V, Oxford University Press (New York: 1995 M
- Karen Armstrong, *History Of God*, Cet, Ke-20, Ballantine Books, (New York: 1994)
- al-Qâdlî 'Abdu al-Jabbâr, *Syarkhu Uşû al-Khamsah*, Cet. Ke-3, Maktabah Wahbah( Kairo: 1996 M)
- Lester Kurzt, Gods in The Global Village, Cet. Ke-1, Thousand, Oaks (Kalifornia: 1995 M), h. 22
- Malik Ibn Anas, *al-Muwaţa*, Bab al-Qadar, Juz., II, al-Maktabah al-Taufiqiyyah (T.Tp: T.Thn)
- Muhammad Bakr Ismâ'îl (DR), *Ibn Jarîr* al-Ţabari *Wa Manhajuhu Fî al-Tafsîr*, Cet.Ke-7(Dâral-Manâr,Kairo,1991)
- Muhammad Farîd Wajdi, *Dâiratu al-Ma'ârif al-Qurnu al-Râbi'u al-Asyara al-Isyrîn*, Cet. ke 1, Dâr al-Ma'ârif (Libanon: T.Th.)

- Muhammad Fu'âd 'Abd al-Bâqî *al-Mu'jam al-Mufakhras li al-Fâdli al-Qur'an al-Karîm*, Cet. Agaskan ( Agaskan : T.Thn.
- Muhammad Husain al-Zahabi (DR) al-Tafsîr Wa al-Mufassîrûn, Jilid. I (Kairo, 2000M: h. 47)
- Muhammad Husian Haekal, *Hayâtu Muhammad*, Maţba'ah al-Sunnah al-Muhammadiyah, Cet. Ke-13 (Kairo: 1969 M)
- Muhammad Ibn al-Hasan al-Hujawi al-Tsa'alibi al-Fâsi (1291-1376 H), al-Fikru al-Sâmî Fî Târiîkh al-Fiqh al-Islâmî, Juz. II Bagian III dan IV, cet. ke -1, dar al-Kutub al-Ilmiah (Bairut: 1995 M)
- Muhammad Ibn 'Ali Ibn al-Hasan Abu ' Abdillah al-Hakim al-Turmudzî, Nûr al-Uşul Fî Ahâdîts al-Rasûl, Jilid IV, Cet. ke-1, Dâr al- Jail ( Bairut: 1992 M)
- Muhammad Ilyâs 'Abd al-Gânî, *Buyût al-Şahâbat Haula al-Masjid al-Na-bawi al-Syarîfi*, Cet ke IV. Dâr al-Hadits, (Madînah: 1989 M)
- Muhammad Waşfâ DR., *Târîh al-Anbiyâ Wa al-Rusul Wa Irtibâţ al-Zamânî wa al-'Aqâ'idi*, Cet. Ke-1., Dâr al-Fadlîlah (Mesir : T.Th. )
- Muhammad Waşfâ DR, *Târîkh al-Anbiyâ wa al-Rusul wa Irţibat al-Zamânî wa al-'Itiqâdî*, Cet. ke-1, Dâr al-Fadlîlah (Kairo: T.Thn)
- Muslikh Abd. Rahmân, al-Futûhât al-Rabbâniyah Fî al-Ţarîqat al-Qâdiriyyah Wa al-Naqsabandiyyah, Cet. Ke 1, Toha Putera (Semarang: 1994)
- Mahmûd Gurâbah, DR. *Abû al-Hasan al-Asy'ary*,Cet., ke-1,*al-Risâlah* (al-'Ābidîn :1952)
- Muhammad Ibrâhîm, Mercant Capital and Islam, Cet. Ke-1, Austin University Of Texas (Texas: 1990 M)
- Muhammad Şadîq Hasan, *al-Dîn al-Khâlis*, Juz. I. Cet. Ke-1, Muasasah al-Saudiah Bi Misr ( Kairo : T.Th. )

- Nâsir Ibn 'Ali 'Ā'idl Hasan, Ahli Sunnah wa al-Jamâ'ah, Juz.III, Cet.ke-2, al-Rusyd (Riayâdl:1995 M)
- Ricard E.Rubenstein, When Yesus Become God: The Struggle to Define Cristianity during The Last Day Of Roma / Penerjemah FX. Dono Sukardi, "Kala Yesus jadi Tuhan: Pergulatan Untuk Menegaskan Kekristenan pada masa Akhir Romawi", Cet. ke- 2. PT. Serambi Ilmu Semesta (Jakarta: 2002 M.)
- Sabâm Sabbâh, (DR).*al-Da'Wah Wa al-Du'ât Baina al-Wâqi Wa al-Hadaf*, Jilid. I. Cet. Ke-1. Dâr al-Îmân (Damaskus : 2000 M)
- Sulaimân Mudlhar, *Qişah al-'Aqâid Baina al-Samâ wa al-Ardli*, Cet. Panitia Penerangan Arabi, (T.Tp.: 1962)
- Sunan Ibn Mâjah, II. Dâr al-Kutub al-Ilmiah (Bairut: T.Thn)
- Syaekh Ahli al-Sunnah wa al-Jamâ'ah al-Imâm Abî al-Hasan 'Alî Ibn Ismâ'îl al-Asya'arî (w. 320 H), *Maqâlâtu al-Islâmiyyîn wa Ikhtilâfî al-Muşallîn*,.Juz. I. Cet. Ke-1, Maktabah al-Nahdlah al-Mişriah : 1950 )
- Toshihiko Izutsu, *God and Man in The Qur'an*, Islamic Book Truth, Cet.Ke-1(Kuala Lumpur: 2001)
- William J. Goode dan Paul K.Hatt, *Methodes In Social Research*, Cet. Ke-1. M.c. Graw-Hill Kogakusha, Ltd., (New York: 1952 M)
- Washington Irving, *Mahomet And His Successors*, Cet. Ke-1, Thomas D. Crowell and Co (New York: 1849)

Mekah sehingga Rasulullah tampil sebagai Penguasa Madinah dan Sekaligus Mekah.

Posisi Politik Rasulullah yang berada di puncak kejayaan, membawa masyarakat Madinah dan Mekah dari kalangan Kafirun dan Musyrikun berbondong-bondong memaluk *Tauhîdullah* sebagai landasan keiman-an dalam Islam. Namun dalam prosesnya, mereka berbeda dari para Ansar dan Muhajirin. Jika *Tauhîdullah* Muhajirin dan Ansar berbasis pada kesa-daran dan niat dan bai'at yang tulus ikhlas karena Allah, maka para penga-nut *Tauhîdullah* setelah Rasulullah menjadi penguasa Madinah dan Mekah, sarat nuansa karena kekalahan politik, dan tidak berdasar atas *Bai'at*, melainkan spontanitas. Dalam hal ini, Rasulullah diberi kabar dan sekaligus peringatan oleh Allah lewat ayat dalam surat al-Nasr (Pertolongan), yakni:

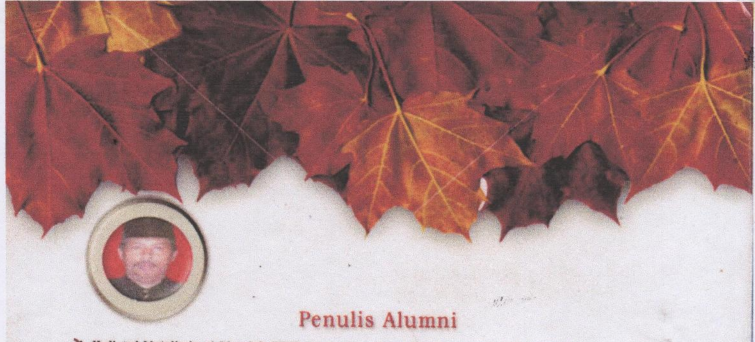
"Apabila Telah datang pertolongan Allah dan kemenangan; Dan kamu lihat manusia masuk agama Allah dengan berbondong-bondong; Maka bertasbihlah dengan memuji Tuhanmu dan mohonlah ampun kepada-Nya; Sesungguhnya dia adalah Maha Penerima taubat". 37

Surat ini, paling akhir diwahyukan Allah kepada Rasulullah, pada masa haji Wada' <sup>38</sup> menjelang Rasulullah wafat pada tahun 632 M. <sup>39</sup> Jika diamati, maka di dalamnya terdapat fenomena masyarakat yang menyatakan diri masuk Islam secara berbondong-bondong. Dalam hal ini, Allah mengingatkan Rasulullah dua peringatan penting. Pertama: Rasulullah harus mensucikan Allah dengan memuji-Nya. Mensucikian Allah di sini, adalah

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Depag, *Ibid*, h.1114

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Ibn Katsir, *Tafsîr al-Qur'an al-Adzîm*,Cet. Ke-1,Juz. Ke-4, Dâr Kutub Ilmiah (Bairut, 1994 M), h. 49

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Syiril Glasse, *Ensiklopedi Islam*, Cet.Ke-1,Pt.RjaGrafindo Persada, (Jakarta, 196), h. 275-280



1. Kuliatul Mu'alimin al-Idamiah (KMI) Gontor Ponorogo. Sebelumnya di KMI Pabelan

2. Mu'amalah-jinayah, Fak, Syari'ah IAIN "Sunan Gunung Djati" Bandung. Untuk sarjana muda (BA) dan Lengkap (Drs). Risalah Tentang Ibadah bagi Supir Mobil. Pembimbing: Drs. Rachmat EL-Hakim. Skripsi Tentang Penafsiran ayat Uli al-Amr kontek Indonesia. Pembimbing: Drs. H. Atjep Djazuli dan Drs. Chizim Nasuha.

3. S2. P.Ps. IAIN "Syarif Hidayatullah" Jakarta. Tesis tentang 'Ali Ibn Abi Thalib dan Para Pembunuh Ustman Ibn 'Affan (Study Socilogi-Politik dan Hukum Pada Masa Sahabat). Promor Utama: Prof. Dr. H. Atho Mudhar Ph.D.

4. S3. P.Ps.UIN "Syarif Hidayatullah" Jakarta conversi ke UIN Alauddin, Makassar. Disertai "Penafsiran Wasilah Kontek Syirik Menurut Abah Anom". Promotor Utama: Prof. Dr. H. M. Qasim Mathar, MA

# Pengabdian Penulis:

- 1. Dalam Memberi Kuliah:
  - a. Pernah menjadi dosen STAI al-Falah Bandung, IAILM Tasik Malaya, UNISMA Bekasi, Setia Prima Dan STKIP Muhammadiyah Bone
  - b. Di STAIN Watampone dalam bidang Tafsir. Namun terkadang ditugasi pula memberi kuliah bahasa Arab, Inggris, dan Filsafat Umum
  - c. Di PPs. Prodi Magister STAIN Watampone Memberi kuliah Filsafat Ilmu
- 2. Penelitian Nasional dan Internasional:
  - a. Pada tahun 2001 pernah mendapatkan penelitian Nasional
  - b. Pada 2002 pernah mendapatkan penelitian Internasional Di UKM, UM dan UAI di Malaysia
  - c. Pada Tahun 2008 mengikuti Study Banding Ke beberapa Perguruan Tinggi di Malaysia dan Singapur.
  - d. Pemakalah AlCIS tahun 2008 di Solo tentang : Reanalisys Terhadap Pengkajian Ke-Islam-an Di Perguruan Tinggi Agama Islam
- 3. Jabatan:

Kepala Unit Penjamin Mutu Pertama di STAIN Watampone

4. Di Luar Kuliah : Memberi Kursus Arab-English, menulis dan menterjemahkan dari Indonesia ke Arab - English dan sebalik-nya.

